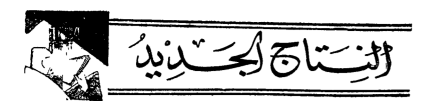
## مجرمون طيبون مجوعة قصص بقلم مهدي عيسى الصقو منشورات « اسرة الفن المعاص » ، بغداد – ١٢٠ ص



لا يصعب على قارى، هذه المجموعة ان يؤمن بأن مؤلفها ذو موهبة قصصية تسعى الى توكيد ذانها ، سواء بالتصوير الموحي او التحليل المعبّر . وإذا كان بمكناً ان يؤخذ على المؤلف اقتصاره في اختيار غاذج ابطاله على وسط واحد من اوساط المجتمع ، فأنه 'مجمد له تعميقه الشعور بالألم الذي يرزح تحته افراد هاذا الوسط . ولعله موسيّع ، في نتاجه القادم ، الأفق الذي يستقي منه ، وبذلك تبلغ صوره وتحليلانه الموفقة امتدادآ انسانياً ابعد .

والقارى، يجب من هذه المجموعة اربيع قصص على الاقل من مجموع تسع. فقصة «عواء الكلاب» هي قصـة بستاني يعيش في قصر غارق بالملذات، بينا هو يـوق حياة حرمان وقلق، وقد وفق المؤلف الى التعبير عن هذا الظلم الاجتماعي برسم صورتين: صورة كاب القصر الذي يبحث عن انثاه لدى الفلاحين، وصورة فتاة القصر التي تبحث عن رُجلها بين المدءوين. اما هو ، البستاني، فقائم بينها تملى، نفسه عواءً ونباحا، كذلك الكلب المربوط. هو ايضاً بحرمه مجتمعه الذي لا عدل فيه من التنعم بالحياة، بينا يتيحه لساكني القصور ، بساح التنعم بالحياد .

و « الضباب » قصة انسانية حلوة ، فيها سذاجة ورقة. قصة راع ينتظر القطار لينقله الى المدينة حيث يبيع خرافه. واذ هو كذلك ، يلمح في قطار للركاب وجه امرأة حسناء يخليه في نفسه اشتاتاً من الأحلام والوعود . وبعد ان يبيع خرافه تنصحه زوجته بان يبيع ايضاً البقرة التي كان 'يخشى عليها دائماً ان يدهسها القطار . ويخرج الراعي يبحث عن بقرته في الضباب فيراها جالسة على السكة ، وينجح في دفعها عنها قبل وصول القطار ، ولكنه يخفق هو نفسه في تفادي الحافلة ، فيذهب ضحية بقرته . واحسب ان المؤلف كان موفقاً في ان يلف جوالراعي وجو القصة نفسها ، بهذا الوشاح الحلو من الضباب .

وقد اصاب المؤلف ايضاً نجاحاً طبباً في قصة «علبة الثقاب» التي تقوم على تصوير صادق لنفسية برجوازي ثري مجسب انه يستطيع ان يشتريكل شيء بالمال، وقد رسم القصاص خطوطاً

موجزة ولكنها عصبية حية ، لفئية من الحضور الذين كانوا يراقبون مسلك الثري في الحانة ، تتوزعهم عاطفتان من انبهار وحقد ؛ وهذا التوتر بين الثري والحضور هو الذي يحسب الأقصوصة وعشتها الانسانية .

والحق ان المؤلف مجاول ان يقيم عدداً من اقاصيصه على هذا التوتر ، ولكنه لا ينجح فيها جميعاً ، وهـذا ملاحظ في اقاصيص و القطيع القلق » التي تعجز عن تصوير قلق الحوف من البطالة ، و و مواطن جديد » و و هندال » التي هي صورة لا قصة . ونحسب ان ذلك مردود الى طبيعة الموضوع الذي يتناوله القصاص ؛ فهو في هذه الأقاصيص الأخيرة مجاول ان يبتسر الجو ابتساراً من موضوع غير خصب ولا واعد . ومن هنا نشأت ملاحظاتنا الأولى في ان افق الأقاصيص محـدود ضيق ، لا تحمل مادته دامًا خميرة قصصية .

والى هذه الرغبة في استفلال كل مادة من مواد ذاك الافق ، يعود إخفاق المؤلف في معالجة موضوع قصة «مجرمون طيبون » ففضلاً عن تهافت النقنية الفنية في هذه القصة ، نجد فيها بذوراً لفكرة لا انسانية ولا اخلاقية ، وغم الثوب ألذي اراد المؤلف الباسها إياه فهي قصة ثلاثة من العمال يقصون على مسمع من الراوي – فياهم يقدمون له الشاي – جوانب من حياتهم لم يكن فيها إلا سطو وقتل وإجرام ، وحين ناموا ، شعر الراوي بفراغ و « مجنين الى تلك الضجة الني يثيوها العمال الثلاثة ؛ فقد كانوا رغم اجرامهم الذي لا يسنده العلم اناساً طيبين ، طيبين جداً ! » بهذه العبارة تنتهي القصة ؛ وظاهر "ان فيهانزعة الى تبرير الاجرام بججة ان مرتكبيه يوحون بالطيبة . . . ولسنا بحاجة الى مناقشة هذا الرأي المفلوط الحطر ، فضلاً عن تكون في كرمهم بتقديم الشاي الراوي !

إن الفقراء والمحرومين والعبالهم طبعاً بأشد الحاجة الى العدل. وينبغي ان نعمل من اجلهم اكثر جداً بما يظن البعض، ولكن هذا ينبغي الا يبرر لنا تجيد ما قد يرتكبونه من اخطاء.

بقيت « بكما. الاطفال ، وهي قصة رفيعة في ما تهدف اليه

من مغزى اجتماعي . قصة عينين في قطار تحاولان ان تشد ا رجلامتزوجاً إلى الهاوية، بان تحلا من رابطة الزواج المقدسة، ومن مسؤولية الشعور بانه اب «ينبغي» ان محتمل بكاء طفله المزعج . ويقوم الصراع في نفسه ، بعد ان سكت الطفل ، حتى بدا ان العينين قد نجحتا . ولكن قبل ان يستسلم الاب لاغرائها ما عاد صوت الطفل الباكي فنسهه الى ذاته .

ولكننا نحسب ان المؤلف افسد فتية القصة اذ انهاها بتلك العبارة النقريرية الوعظية : « غير ان الاب لم يبد عليه الضجراو التذمر هـذه المرة ، بل ظلّ يبتسم و كأنه يستمع الى اعذب الألحان ؛ فقد كان بكاء الطفل في ذلك اليوم لحناً سماوياً ايقظه من السقوط في الهاوية وصده عن حياة الاثم والحطيئة . » فهو جذه العبارة قد كشف للقارىء كشفاً مفضوحاً ما كان يستطيع حويلة وحداً .

وبعد فان هذه المجموعة الفصصة تأخذ لها مكانا ً محترماً بين المجاميع القصصة العراقية التي يصدرها الجيل الجديد من الأدباء في العراق ، وهي تَعدُ بان المؤلف قادر على ان يستكمل لفنه القصصي جمسع اسباب النجاح .

س . ا



ادفع دولاراً تقتل عربياً .. تأليف « لورانس غريزوولد » – تعريب منير البعلبكي

دار العلم الهلايين ، بيروت ٢٠٨ ص
لم اقرأ بحثاً عن المشكلة الفلسطينية ، ولم اسمع رأياً فيها ،
إلا وتساءلت : ترى هل وضع الباحثون هذه المشكلة على صعيد
جدي فتحر وافي بجو ثهم الاسباب العميقة للكارثة ? هل لمسوا
الداء بيدهم لمساً حيّاً فانبروا يبحثون عن الدواء ? هل عانوا
المأساة العربية معاناة حقيقية خو لتهم الحق في الكشف عنها ?
وبعبارة اخرى ، هل طرح العرب المشكلة الفلسطينية عسلى
انفسهم ? هل أعادوا النظر في مقو مات حياتهم الفكرية
والاجتماعية والاقتصادية ? وقيمنا الاخلاقية والتشريعية هذه ،
ومقدساتنا الدينية والاجتماعية ، وتقاليدنا وعاداتنا ،
هذه كلها هل فيها بعد من الحيوية والفعالية ما يمكنها من ان
تثبت لتيار الحياة الجارف، بله ان تقوم بوظيفتها كمحرك دينامي

المجتمع العربي ?

طبيعي ألا يستطيع الفرد العربي ، بما ران عليه من جهل و فقر انتجا قحطاً في دفقة الحياة ، وبلادة في الفكر ، ان يعيد النظر ، من غير ما معونة احد، في جميع ركائز حياته التي يتشبث بها وهو في طريقه الى الفناء . هنا تبدو مهمة المفكرين العرب الشاقة ، هنا تظهر ضرورة الحركات العربية الثورية . وكل نتاج عن القضية الفلسطينية فكرياً كان او عملياً ، لا يستهدف بالدرجة الاولى مشكلة القيم ، ولا يجرؤ على تشريح مقدساتنا ومعتقد اتنا ، فيبعث في نفوسنا الشك فيها والثورة على مناحيها التي لن تصمد بعد للحياة ، إنما هو نتاج زائف يلامس مناحيها التي لن تصمد بعد الحياة ، إنما هو نتاج زائف يلامس مطح المأساة ولا ينفذ الى الصميم .

وإذا ما نظرنا الى النتاج الذي عالج القضية الفلسطينية من هذه الزاوية ، صعب علينا ألا ننعت اكثر، بالزيف والسطحية.

بقي سؤال: ما هي المأساة والى اي حد ينبغي ان تكون قاسية فظيعة حتى تقف خط انحنائنا ، فنتخذها مرتكزاً للبعث والانطلاق ? إن جميع الدلائل تشير الى ان مأساة فلسطين لن تكون آخر مآسينا ولا أفظعها . ولو كانت كذلك ؛ لما وأينا استمر ار الغلبة والانتصار لقيمنا الانحطاطية التي أودت بنا الى الانهيار . إن خط انحدارنا لم يستقر بعد ؛ وانتصار الحركات الصاعدة لا يزال بعيد المنال . واذا كان النتاج المنتظر الذي نعو"ل عليه لوقف أفولنا لم يظهر بعد ، فليس ذلك يعني ان كل نتاج ، يبدو لنا دون المنتظر ، لا يفيد . فلا بد من الاستمرار في العمل والمثابرة عليه حتى نصل الى مرتكزنا الانطلاقي، وكل ما نرجو ألا بطول بنا الانتظار .

#### \*

لن اتكلم عن « ادفع دولاراً تقتل عربياً » من هذه الزاوية، لأنه ليس من المفروض في صحفي امبركي ان يضع بده على صميم المشكلة، ما دامت غايته من الكتاب، تعريف المواطنين الامير كين بسوء سياسة حكامهم، وما دام الدافع له الاسهام في اساع وجهة النظر العربية في بلاد سيطر عليها الرأسال الصهيوني وغدا لصوت الناخباليهودي فيها مركز الثقل في توجيه الانتخابات. لقد اطاق غريزوولد على مؤلفه اسم « هذا سيف الله » . ولكنه ذكر حادثه في مقدمة الكتاب مفادها ان اليهود « نصبوا في مانهاتان – وهي جزيرة في نيويورك – مكبرات الصوت على السيارات الكبيرة او المنابر، وراحت نخور متوسلة الى الاميركين ان يعطوا دولاراً ليقتلوا عربياً » فدفعته هذه الحادثة الى زيارة البسلاد العربية والطواف في جبهات القتال ووضع مؤلف الحادثة الى زيارة البسلاد العربية والطواف في جبهات القتال ووضع مؤلف يحاول به التخفيف من تحيز آنباه الصحف الامين كية وتعليقاتها الخاصة بحرب فلصطين . لأن المواطن الاميركي لا يمكنه ان يعرف حقيقة الحوادث التي فلمين . لأن المواطن الاميركي لا يمكنه ان يعرف حقيقة الحوادث التي بدأت عام ١٩٤٨ في الاراضي المقدسة ، اذا لم يلم بوجهة النظر الاخرى بدأت عام ١٩٤٨ في الاراضي المقدسة ، اذا لم يلم بوجهة النظر الاخرى بدأت عام ١٩٤٨ في الاراضي المقدسة ، اذا لم يلم بوجهة النظر الاخرى بدأت عام ١٩٤٨ في الاراضي المقدسة ، اذا لم يلم بوجهة النظر الاخرى بدأت عام ١٩٤٨ في الاراضي المقدسة ، اذا لم يلم بوجهة النظر الاخرى بدأت عام ١٩٤٨ في الاراضي المقدسة ، اذا لم يلم بوجهة النظر الاخرى به يكله المهم المؤلفة المؤل

المقابلة لوجهة نظر الصهيونيين والتي كانت ممروفة بصورة قوية حداً فيالولايات المتحدة الامعركية .

وهكذا قرر غريزوولد رحلته هذه ، وشرح في صفحات ممتمة الصموبات التي لقيها في الاتفاق مع بعض الصحف على مدها بالأخبار والتمليقات وكذلك مع محطات التلفزيون لتزويدها بأفلام الممارك .

ويبتدى الكتاب – بعد المقدمة – بفصل عن مواكب الحضارة في الشرق العربي يدحض فيه المؤلف الحرافة الصهيونية التي تقوم على العرقيسة وتدعي ان اليهودمتعدرون من اصل واحد نزح عن فلسطين . ويورد الادلة التاريخية على ان اليهود السلافين الذين سكتوا امارة كييف على الدنيبر ، انما اعتنقوا اليهودية اعتناقاً ، لأسباب تجارية وسياسية ، وكذلك فعلت قبائل الحزر التي كانت تقيم في الشواطي الغربية من بحر قز وين. « وفي ما هواليوم كازاكستان السوفياتية الغربية قدر لليهود الحزر غير الساميين – وكانوا حتى قبل دخولهم دين يهوه قوماً عنيدين عدوانيين ونجاراً بارعين – ان ينتشروا في اوروبة ، وان يطالبوا آخر الامر بفلسطين وطناً قومياً لهم ، وهي ارض لم يعرفها اسلافهم القدماء على الاطلاق » ( ص ٢٠ ) .

ويخلص غريزوولد في الفصل الثاني الذي تحدث فيه عن نشوء الفكرة الصهيونية حتى مذابح دير ياسين ، الى ان « الحقيقة الواضحة تحتم علينا القول بأن سيادة العبرانيين القصيرة على فلسطين لا تمنحهم من الحقوق فيها غير جزء ما تمنحه سيادة العرب والفرس والرومان على الديار المقدسة من حقوق .بل انها لا تمنحه حقوقاً تتساوى و حقوق الصليبين ... » ( ص ٢٨) .

وفي الفصل الثالث يشرح وجهة نظر العرب في مصر ، ويسرد نحات من تاريخ مصر الحديث وصراعها مع بريطانيا، ويحاول ان يعرف القراء بمشكلة قناة السويس ويدافع عن الرقابة التي فرضتها مصر على الملاحة فيها ، ويذكر بعض الامثلة من الحدع التي كانت تقوم بها الشركات الاوروبية والاميركية لتهريب الأسلحة والبضائع الى اسرائيل متجاوزة بذلك الحصار العربي . وكذلك يشرح بشيء من التفصيل الفائدة التي جنتها اسرائيل من هدنة حزيران في اعداد جيشها وتسليحه والماعدات التي نالتها من الولايات المتحدة وبريطانيا والطيارين الذين استخدمتهم لقيادة السطولها الجوي . ويصف بكثير من الطرافة الاباء العربي الذي اظهره القادة العسكريون المصريون عندما دعاهم اليهود لتقرير مصير الفالوجة والجوع يتأكل احشاء م فضيحة الجيش الاردني عندما ارتد فجأة عن اهدافه تحت الضغط البريطاني فضيحة الجيش الاردني عندما ارتد فجأة عن اهدافه تحت الضغط البريطاني وضيحة الجيش الاردني عندما ارتد فجأة عن اهدافه تحت الضغط البريطانية .

ويتابع المؤلف في الفصل الرابع رحلته الى السودان ومناطق الحليب الفارسي العربية . وكان ينغي من وراء رحلته هذه الالمام بوجهة النظر العربية في قضية فلسطين . ولكنه لا يتحدث في محادثاته هناك عن نظرة العرب الشرقين الى المأساة لانه اكتفى فقط بتعريف القارىء الى كيفية دخول

الحضارة الآلية الى تلك المناطق النائية .

اما الفصول الممتعة حقاً فهي تلك التي يروي فيها الكاتب انطباعاته في رحلته من البصرة الى بفداد ، وكذلك عندما رافق الجيش العراقي من عاصمة الرشيد الى جبهات القتال ، ففد كان يبتغي المدير الى الجبهة « قبل ان تمقد هدنــة موقتة بدت لي محتومة ، أقول هدنة ، لأني كنت واثقاً من ان الحرب لن تنتهي ما بقي في فلسطين شيء اسرائيل . » ( ص ١١٠ ) وهو يمني بذلك الهدنة الثانية .

وينتقل المؤلف بعد ذلك الى وصف مشكلة اللاجئين العرب والحديث عن منزلتهم البشرية ، هذه المنزلة التي تردت في الهاوية فلم تعد تفرق في شيء عن مخلوقات الله المجمى !

ولم ينس الكاتب الحديث عن النتائج التي وقعت في سوريا بعد الهزيمـــة العربية والتي بدأت بـــلسلة الانقلابات العسكرية .

ويتحدث في الفصل التاسع والاخير عن وجهة نظره في مصير اسرائيل السرطان . . . فيقول :

« ان دولة اسرائيل سرطان اقحم ظلماً وعدواناً ، وفي كثير من العنف ، الى الله السرق الاوسط . ولكنها بخلاف السرطان لا تستطيم ان تحيا الى ما لا نهاية له على حساب جيرانها ، ولا بدلها من ان تموت آخر الامر ما دامت لا تملك في ذاتها مقومات الحياة . »

ولكننا نسأل المستر غريزوولد – فيا لو سلمنا معه بانهــــا لن تعيش - : الى اي نقطة سيصل السرطان الاسرائيلي في امتداده عبر الجسم العربي ? وكم هو عدد المآسي التي ستحل في المجتمع العربي ، وما هو مقدار عمقمـــا وفظاعتها قبل ان يقف العربي خط انحداره ويتخذ منها منطلقاً لبعثه الجديد ؟

وبعد ، فان نشر كتاب مثل « إدفع دولاراً تقتل عربياً » في اللغتين الانكليزية والعربية ، ذو فائدة مزدوجة : أولاهما انه يعر في العالم الغربي بوجهة نظرنا في مأساة فلسطين ؛ وثانياً انه يسهم في تذكيرنا بقضيتنا الحياتيـــة ، او بمجرد استمرار وجودنا فرق هذا الكوكب .

ولكن الى اي حد يبشر المستوى الثقافي والاخلاقي في الولايات المتحدة بفهم عدالة قضيتنا، فضلًا عن نصرتنا والوقوف الى جانبنا في هذه المحنة ? لقد اطلع قراء « الآداب » في العدد الماضي على مسرحية سارتر « البغي الفاضلة » التي عالج فيها مصير الزنوج ومأساتهم . وعلى الرغم من التشريعات التي صدرت بعد الحرب الاخيرة للتخفيف من حدة النزاع العنصري في اميركا ، فقد بقيت مشكلة السكان الملو نين بعيدة كل البعد

عن الحل النهائي العادل . ولقد عاش المستر غريزوولد المذابع التي اقترفها الصهيونيون في فلسطين والتي شاهدها مراقبو هيئة الامم بعيونهم ، ومع ذلك فلم يسمع بها إلا قسم ضئيل من الرأي العام العالمي .

ونحن نرى شبهاً كثيراً بين مواسم صيد الزنوج في اميركا، وبين المذابح التي عانتها الارض المقدسة . فه ل يضمن لنا مؤلف الكتاب الاستجابة الحقيقية في بلاده لعدالة قضيتنا ، ما دامت مأساة الزنوج ، لم تزل تجري على الارض الاميركية ، من غير ان يستطيع لها المشرعون حلا ? وهل ارتفع بها المفكرون الاميركيون الى صعيد القيم الانسانية الحقية في ما المفكرون عن مفهوبهم لعدل والحرية في هجرتهم الى الارض الجديدة وإفنائهم لسكانها الاصليبين ? ان المستوى الثقافي والاخسلاقي في الولايات المتحدة لا يزال مجتاج الى كثير من العناية والتقويم حتى يستطيع الاميركان الارتفاع الى مفاهيم الغيرية ونصرة الحق اينا وجد ، ما دامت المشاكل الشبه على مفاهيم الغيرية ونصرة الحق اينا وجد ، ما دامت المشاكل الشبه عنه عشكاة اللاجئين لم تجد لها حلاً على ارضهم . . .

وأخيراً ليس لي ان اتحدث عن قيمـــة النعريب ومقدار الامانة التي حافظ بها الاستاذ منير البعلبكي في نقله الاصل الى اللغة العربية . فهو قد اصبح علما من اعلام الترجمة في عصر انبعاثنا ونهضتنا الفكرية . وإذا ما قد ر للمؤرخين ان يؤرخوا لهذه الحقبة التي يمر بما الفكر العربي، فلا بد من ان يصيب الاستاذ البعلبكي من تقديرهم وثنائهم الحظ الوافر اميل شويري



ثورة الزنج ! بقلم الدكتور فيصل السامر

دار القاري، أح مطبعة العاني ، بنداد – ١٦٥ ض هو بحث في ستة فصول تحدث فيه المؤلف عن احوال الزنج الاجتماعية في المجتمع الاسلامي ، وعن صاحب الزنج علي ابن محمد وعن طبيعة هذه الثورة واسسها العقائدية وعن حرب الزنج ومنظمات الزنج الادارية والمالية والاقتصادية .

اِن الباحث في التأريخ الاسلامي ليلاقي كثيراً منالصعاب في درس موصوع بارز اهتم به المؤرخون المعاصرون، لأختلاف

المصادر في الرواية والمبالغات التي يتعثر بها ، ولأن المؤرخين القدامى سجاوا عن غير فهم، وفي محيط لا يتمتع إلا بقسط قليل من الحرية في الكتابة والنفكير . فكيف بالباحث المؤرخ حيال موضوع لا يتصل بشؤون الحلافة والقادة والامراء ?! وعلى الأخص في موضوع يتصل بفئة ثارت على الحليفة كحركة الاسماعيلية والقرامطة وهؤلاء الزنج . .! لا شك في ان المؤرخ قد احيط بصعوبات اكبر واكثر من قلب الحقائق ووفرة الافتراءات وندرة المصادر .

ثار الزنج لما كان يلاقونه من اضطهـاد وجوع وهدر لأنسانيتهم ، فتألب عليهم السادة والعامةِ ايضاً . اولئكِ دفاعاً عن مصالحهم وهؤلاء بفعل الاثر الذي حلفته مفاهيمهم الحاطئة لنعاليم الشريعة الاسلامية السمحــــاء ،' فرأوا في ثورة العبيد المؤرخون المعاصرون عقولهم وعواطفهم في الهجوم على المارقين.. الكافرين . ٠ ! لهذا فأن عناء الدكتور فيصل كان كبيراً ، في نبش المصادر و في نفشها ، ليجد ما يلقى نوراً ضئيلًا على حقيقة هذه الثورة وحقيقة اغراضها واهدافها..وقد استطاع الدكتور بما بذل من جهد مشكور ان يرسم صورة تكاه تكون واضعة عن دوافع هذه الثورة واغراضها ، وان يكشف عن افتراءات بعض المؤرخين عليها وعلى صاحبها بطريقة علمية بقدر ما اعانته المصادر المتوفرة ، إلا أنه أطال في وصف المعارك بين الزنج واعدائهم ولبته تخطى كثيراً بمـا نقل لأننا لسنا في حـِاجة الى عسكريات الثورة بقدر حاجتنا الى دوافعها ونتانجها ولاسيما ان الكتاب القارى، العام . بنداد اكوم توفيق

### منشورات دار الطليعة

المومس العمياء قصيدة طويلة

لبدر شاكر السباب تطلب من متعهد النوزيع في العراق والحارج توفيق مجمود حامي صاحب مكتبة الامل ـ بغداد

المراسلات : باسم صاحب دار الطليعة للنشر حسين مردان جريدة صوت الاهالي – بغداد

تتميز المرحلة التي يمر بها ادبنا وحياتنا بالنزوع الى واقع ارقى مما نعيش فيه . ففي عال الحياة نجد

# مسكلات ونمانج في "الحيّ المَّرانيي" بقيم دجَاء النفت الله

الاخرى وتعطينا الذبذبات المختلفة التي تطرأ على هذا الفرد ازاءما يلقاه في الحياة الجديدة التي تواجه بعد

الجماعات تسعى الى البغلب على اوضاعها التي 'فرضت عليها وطال بها الكفاح في سبيل التحرر منها ، وفي مجال التعبير نجد ان المفاهيم المختلفة قد اخذت تسير نحو التطور والتغير حتى تلائم ما نشأ في حساسيتنا من حاجات جديدة ، كان منها حاجتنا الى اعتبار مشاكلنا وقضايانا وعقدنا المختلفة موضوعات يعبر عنها الفن ، ويشارك في الوضول الى حلول صالحة لها ، على اعتبار ان الاحساس بالمشكلة وحصرها في مجال تعبيري ما ، خطوة كميرة في حلها .

وفي هـذه المرحلة من النزوع الى تغيير حياتنا ومفاهيمنا الأدبية استطعنا ان نخطو خطوتين متداخلتين ، كان لهما اكبر الأثر فيما وصل اليه ادبنا المعاصر من نهضة ورقي . اما الخطوة الأولى فهي الانتصار على «الشكل» حيث بدأنا نعدد الاشكال الفنية من قصة إلى مقالة إلى الوان مختلفة من التعبير الشعري ، وكان لهـذا التعدد في الاشكال اثره في تغيير المضمون الأدبي الذي تحتويه . فقد اصبح الفن عندنا اكثر قابلية على استيعاب الذي تحتويه . فقد اصبح الفن عندنا اكثر قابلية على استيعاب الماضي ، حيث كانت القضايا الجزئية والانفعالات السطحية الأفراد هي المضمون الغالب للأشكال الفنيـة التي كان الادب العربي هي المضمون الغالب المشكال الفنيـة التي كان الادب العربي هي المضمون أفيها وعلى رأسها القصيدة .

اما الخطوة الثانية التي تركت اثرها على تطورنا في مجال التعبير، فهي الانتصار على انعز اليتنا بالنسبة للآداب العالمية الاخرى. فقد اتصلنا بها اتصالا الجابياً وتركت بعض مدارسها واتجاهاتها اثراً يمكن رصد مظاهره بدراسة الاتجاهات المختلفة التي تمثل ادبنا المعاصر. وقصة « الحي اللاتيني » لسهيل ادريس تمثل هذه الحركة الجريئة في ادبنا؛ فهي من جانب تضعنا امام قضيتنا الكبرى في وسط «عالمي» نستطيع ان نتبين من خلاله حقيقة واقعنا الداخلي: عقدنا، امراضنا، ما نحن في حاجه اليه لننتصر على عقبات الداخلي: عقدنا، امراضنا، ما نحن في حاجه اليه لننتصر على عقبات

الطريق التي نسير فيها الى غاياتنا و اهدافنا المختلفة، والمستحال الفردالعربي الحالصبو اقع العو الم المنتخاج

ان فتح عالمه المغلق وخرج منه، ليتبين حقيقته التي تبدو بوضوح في هذه البيئة الانسانية الكبيرة التي اسميناها بالوسط العالمي . فقضايا الشعوب المظلومة التي ينتسب اليها بطلل القصة وبعض الشخصيات غير الرئيسية، هي المضمون الرئيسي القصة، حيث لا يني سهيل ادريس يدفع القارىء خلال الاحداث المتطورة النامية المقصة الى الاحساس بأنه امام قضية انسانية كبرى . وحتى في تلك اللحظة التي يبلغ فيها شعور القارىء بالمأساة التي تعيش فيها بطلة القصة اقصى درجاته ، نجد هذه القضية توجه المأساة لا العكس .

وألى جانب ذلك نجد سهيل ادريس فناناً قد درس اصول فنه في قراءة واعية وتأثر تأثراً واضحاً بالاتجاه الوجودي وبخاصة عند زعيمه المعاصر « سارتر » وتأثر المؤلف « بتكنيك » القصة عند سارتر يتضع في خلال الفصول المختلفة « للحي اللاتيني » . ونستطيع أن نركز هذا الاثر في ظاهرتين أولاهما « اساوب القصة ، فالبطل هو الذي يرويها على لسانه مع تداخـــل في شخصيته كفائب ، ومتكلم، ومخاطب . اما الثانية فهي عــدم التزام النسلسل الزمني والمكاني في سرد الاحـــداث ونمـــو الشخصيات خلالها ، فهو يعطيك « الموقف » احماناً ثم يعود الى ما سبقه من مواقف ، ثم يعود ثالثة الى استكمال احـــداث الموقف الاول . ويتميز هذا الاتجاه في اعطاء القيمــة للموقف دون التسلسل المنظم بانه ينقل القاريء من مجرد السرد الى عالم ً آخر يشعر فيــه بحرية إنسانيــة لا تعطى له إذا ما كان مقيداً بمقدمات الموقف ونتائجه ، وكذلك بأسبقيته الزمنيــة والمكانية . فالقارىء يشعر انه يعيش في حياة ، لا في جزء خاص من حياة أفر أدها شخصيات القصة ، وذلك ما نمسه إذاما اخذنا في قراءة قضة تتتبع شخصية واحدةاو عدة شخصيات تتبعاً متسلسلًا. هنا تحس انك تقرأ قصة وان هذه القصة «صندوق،مغلق »مجتوى كائنات تفقد أمامها شعورك بالحياة ككل . . الحياة المفتوحة التي

تنسيك انك تقرأ قصة، فتحس انك تعيش في عالم ملك مليء بالناس و الاحداث، و ان البطل مثلًا قريب

منك، وانه لا يبعد ان تكون انت او احد معارفك هذا البطل الذي يعاني احداث الفصة ويعيش في مجتمعها ويمر بمراقف يكون سلبياً في بعضها ويعيش في بعضها الآخر بذهنه ومشاعره. وإذا قارنا قصة سهيل ادريس بقصة سارتر « طرق الحرية » في اجزائها الثلاثة، لاستطعنا ان نتبين تأثر سهيل إدريس بسارتر في شكل واضح. وفي الفصل العاشر من القسم الثاني من «الحي اللاتبني» تبدو هذه الظاهرة بوضوح اكثر منها في اي فصل آخر

وبين ﴿ الحِي اللاتبني ﴾ و ﴿سن الرشد ﴾ ، وهي القصة الاولى من طرق الحرية لسارثو، نجد شبهاً آخر . فالمشكلة التي تعرضت لها ﴿ مارسيل ﴾ بطلة ﴿ سن الرشد ﴾ هي نفسها التي تعرضت لها «جانين» بطلة «الحي اللاتيني» . « فمارسيل » و « جانين ، تحملان عن طريق غير شرعي بالنسبة لالتزامات المجتمع وتقاليـــده، ويختلف موقف الكاتبين بعد ذلك تبعاً لاختلاف ما يشف\_ل كلا منها من مشاكل ، وتبعاً لاختلاف مفاهيمها عن الحياة . فسارتر مثلًا لا يفكر في الاعتداء على وجود إنساني ما بان يرفض حل المشكلة بعملية إجهاض، بليتيم كل الظروف التي مُكتَّن من حدوث العملية، ثم يدع مارسيل تختار « وجود » وليدها، وبواجه المشكلة بعد ذلك على اساس ان هذا الوجود قد اصبح « ضرورة » . اما سهيل إدريس فيمكن « جانين » من إتمام عملية الاجهاض فبكمل بذلك نسيج مأساة كبيرة تنتهي بهمأ. الى حي ﴿ سَانَ جَرِمَانَ دَيْبِرِيهِ ﴾ ، ذلك لأن سهيل أدريس في قصته ليس مشغولاً بقضية الوجود الانساني العام ، بل تشفله قضية هذا الوجود محدوداً في إطار من اوضاع الشعوبالمريضة المظلومة التي ينتسب اليها بطل القصة ، وهو يستغل هذه المأساة والتي تشغل عالمه الذي يعيش فيه : معي ومعك ومعكل شرقي عربي يماني الحماة في هذه الفترة .

على ان وظيفة جانبن في هذه القصة ليست مقصورة على استغلال ما تركته في نفس القارى، من تأثير لحدمة قضية أعم، بل تحمل ايضاً هدفاً آخر هو وضعها على الطرف المقابل للمرأة العربية التي غثلت في « ناهدة » . فجانبن فتاة غربية قد انتصرت على عقدها ، وأخذت تمارس حربة التدخل في وجودها، لتحديد مصيرها واختيار أوضاعها المختلفة، فهي بهذا المعنى تعيش انسانيتها كاملة ولا تستمد معنى وجودها من ظرف خارجي كالالتقاء برجل نفقد امامه حربتها، وتلفي وجودها مكتفية بوجود آخر

هو وجود الرجل الذي التقت به ، فحانين مثلا ، اختارت ان تترك خطيبها حينا رفضت موقفه الزائف من الحياة والذي يختلف مع موقفها الحر الصريح ، تركت خطيبها بالرغ من ان علاقتها به قد انتهت بان اصبَحت غير عذراء، وذلك لأنها اكتشفت انه قد خانها قبل الزواج بأسبوع . ثم تلتقي ببطل «الحي اللانبني» ، وتحبه حباً كبيراً هائلا ، وأكنها مع ذلك ، تقرر حين يتخلى عنها امام الضغط الذي لقيه في وأقع حياته ببيروت فيتنكر لما كان بينهها من علاقــة ، تقرر , ان تواجه مصيرها في شجاعة » . . وتواجهه بالفعل في شجاعة ، وبعد هذه دبيريه كائنة ً بلا غد يمكنها بطل القصة من تغيير وضعها الذي اختارته : فيعرض عليها أن تتزوج به ولكنهـــا ترفض ذلك اخيراً ، لأنهـا ترى مرة ً ثانية ان هناك اختلافاً بين وضعهـا في الحياة ووضع بطل القصة ، فتقول له مبررة رفضهــــا لفكرة الاقتران به تبريراً انسانياً واعياً ﴿ إِنْ دَنياكِ الَّتِي تَحْلُمُ بَهَا اوسع وأعظم من ان يستطيع الثبات فيها شخص ضعيف مثلي . انك الآن تُبدأ النضال ، أما انا فقد فرغت منه، وماتُ حسَّالنضال في نفسي . لقد عجزت عن ان اقاوم إكثر بما قاومت،فسقطت مهيضة الجناح ، أما انت فقد قرأت في عينيك امس استعدادًا طويلًا جداً للمقاومة والكفاح... لا يا حبيبي ، لسنا على صعيد واحد ، لقد وجدت انت نفسك بينما أضعت انا نفسي.. انني لا انتمي الى جيلكم . . لن اذهب معك . . ستجرجرني خلفك . . سأعيق طموحك . . عد يا حبيبي العربي الى شرقك البعيد الذي ينتظرك ومحتاج الى شبابك ونضالك » .

وهكذا تجد دجانين إنسانة لها وجود متميز تمارسه وتمارس حربتها إزاء اي موقف يقابلها في وجودها ذاك ،حتى الألم واللذة تعيشها باختيار وإرادة . ومثل هـذا الجانب الذي تتضمنه شخصية جانين ، يمكن ان نضيف البه جانب مأساتها الحاصة التي تعتبر في ذاتها مضمونا "انسانيا "كبيراً ، وبذلك يكون امامنا نموذج تمكن سهيل ادريس من خلقه حياً يتحرك ويشعر القارىء بوجوده ويملأه انفعالاً بمأسانه . ويبدو كذلك واضحاً بما مجتوي عليه من مضامين ، ويرمي اليه من اهداف واضحاً بما يحتوي عليه من مضامين ، ويرمي اليه من اهداف لا شك في ان إحساسنا بها له ضرورة خطيرة في حياتنا، إذ يضع أمامنا كما قلت نموذجاً إنسانياً يستمد قيمته من داخل ذاته ، لا من « ظروفه » ولا من « الآخرين » ومجدد علاقاته بالحياة

والناس في اختيار وحرية دون ان يعيش بفلسفة زائفة قد تضمن له وجوده الاجتاعي ولكنها لا تحقق له وجوداً إنسانياً كاملاً لا يذوب في وجود الآخرين بلل يتايز باستمرار في وضوح إزاء أي وجود يلتقي به . كما ان اخلاقها ليست مستمدة من التقاليد ، وإلا لتزوجت خطيبها بعد ان انتهت علاقتها به إلى ان اصبحت غير عذراء، او تزوجت بطل الحي اللاتيني التحمي نفسها من الضياع ، وليست اخلاقها مستمدة من دين، وإلا لأطاعت أهلها وبقيت معهم في الالزاس فتاة «طيبة مطيعة» الأطاعت أهلها وبقيت معهم في الالزاس فتاة «طيبة مطيعة» وتختارها وتعيشها ، وقد تنفق هذه الاخلاق بعد ذلك مع الدين و التقاليد ولكنها سابقة عليها إلى جانب انها تلقائية ، حققت او التقاليد ولكنها سابقة عليها إلى جانب انها تلقائية ، حققت للمرأة الشرقية ، بل إنها نموذج طيب الرجل الشير في لأنها نموذج طيب للانسانية الواعية .

أما «ناهدة» فهي فتاة شرقية تقف على الطرف المقابل لجانين، وهي فتاة تفقد كل شيء إزاء التقاليد، والرجل الذي اختير لها، والمصادفة . فالتقاليد التي تعيش فيها تحدد وظيفة المرأة بالزواج والتفاني غير التلقائي في الزوج ، وعدم التدخل في شئونهــــا الانسانية ، إذ أن الامة والآسرة بوجه عام، هما اللتان تحددان مصير الفتاة ، في اوضاع انسانية تخصها هي ، كاختيار الرجــل الذي يصلح للزواج منها دون غيره . فحين يسألها بطل القصة في لقاء ضم اسرتيهها ، عن الفرع الذي تنوي ان تتخصص فيه بعد ان حصلت على « البكالوريا » تجيب أمها وهي صامتة لا تتدخل: « ليس في النية ان تتم ناهدة التخصص ، وما جدوى ان تمضي في التخصص العالي? إنها لن تصبح محامية ولا طبيبة ولا كاتبة ... غداً يأتيها ابن الحلال وقد آن لذلك الأوان . ، ولما انفرد بها بطل القصة بعد ذلك قالت له: « لا تصدق أنه ليس في نيتي أن أتم تخصصي . . » وذلك لأنها فهمت من حديثه أنه يقدر الثقافة ويعطى لهامن حياته جانباً كبيراً فسألها ﴿ لَمْ لَمْ تَقُولَى ذَلْكَ اذَنَّ؟ ﴾ فأجابت ﴿ أَلَمْ تَرْهُمَا : ابي وامي كيف كانا ينظران إلي ? . . . » ثم تعقب بعد ذلك قائلة من غير ان تتم جملتها ﴿إِذَا كُنْتُ تُويدً . . . ٥ أجل إذا كان يويد ان تتم تخصصها فلا مانع من ذلك \_ ثميسألها « اي نوع من الكتب تفضلين ? » فتجيب « انا. . اوه . . لست ادري .. اختر لي ما تشاء. ، و هكذا تعيش ناهدة كأي فتاة شرقية ، كائناً يتصرف في غير تلقائية : إنني اقف هذا الموقف

لأن ابي اراد . . لأن امي ارادت . . لأنك تريد \_ لم تقل مرة إنني اقف هـ ذا الموقف باحتياري . . لأنني اريد ذلك . أما المصادفة في حياتها فهي انها جميلة ، وكل قيمتها أمام نفسها هي هذه والمصادفة ، التي تعيشها، والشيء الوحيد المقدس في وجودها هو مفهومها عن الجال والذي يمثله ويحققه جسدها . . . هو ان تظل عذراء حتى تتزوج .

في وسط هذا التناقض بين عالمين يعيش بطل القصة ، فهناك عالم جانين الانساني الواضع ، وهناك عالم ناهدة المعقد ، المظلوم ايضًا ، وعالم ناهدة هو العالم إلذي ينتسب اليه البطل، وقد عاش في عقده وأحس بقضاياه ، ولما انفصل عنه بعد ذلك وسافر إلى باريس حيث تفتحت ذاته على وجود أرحب ، اتسع فهمه لعُنقد عالمه وإدراكه لقضاياه، فأخذ يتغلب، بالتدريج وفي مرونة، على تلك العقد المتعددة التي تتصل بشخصيته كفرد، ويفتح عينيه على قضية كبرى هي قضية بلاده، وعلى مأساة إنسانية وجودية كان له دخل فيها وهي تنمو وتتطور حتى تنتهي بصاحبتها جانين إلى « سان جرمان ديبريه ». وخلال الصراع بــــين « القضية » و « المأساة » في داخل البطل نجـد. يتحرك في عـــــالم متميز حاضر ، لا مخلو من رواسب عالم قديم ، والعالم المتميز الحاضر هو هذه الجماعات من الشباب التي تتحرك في قُلَق واضطراب و في داخلها نزوع حــار عميق إلى خوض معركة في سبيل تحرير مجتمعاتهم من اوضاعها السلبية غير الانسانية . وسهيل ادريس يصور هذا النزوع في بناء فني متماسك لأنه يشعر به داخل ذاته ، ويستمده من تجاربه المختزنة فقد كان فرداً من هـذه الجماعات النزاعة إلى الحرية، الساعبة وراه تحقيق إنسانيتها ونصرتها، وتجد رواسب العالم القديم وهي تحاصر بطل القصة فتخلق القلق السلبي في حياته ، في مواقف وحالات متعددة تبــــدو مظاهرها في ساوكه بباريس ، وتبلغ قمتها حينما يعود إلى بيروت،فتضطرب نفسه بعد ان عاش من جديد في واقع محصور بأوضاع قاتلة لا تتسع للانسان فيهـــا أن يتحرك حرآ إزاء الوجود والناس. « فهدى » و « الأم » و « ناهدة » اولاً ، والماضي الذي عاشه من قبل وتكونت خلاله نفسيته بما فيها من مفاهيم منحرفة عن الحياة وهو يطل عليه من جديد . . في حاضره ، كل هذا يصبح عاملًا منءو امل القلق والسلبية في حياة البطل؛ وهو عامل قلق ٍ وسلبية في حياة هؤلاء النازءين إلى التحلل من اوضاعهم ، التي تشل حياتهم وحركتهم ككائنات تعيش في مجــــــال إنساني .

## كتب وردت الى الجلة

( وسينقد بعضها في اعداد قادمة ) • قالت الارض بقر ه ادونيس »

دیوان شعر–منشورات «الجیل الجدید» دمشق– ۰ ، ۱ صفحات

• اقطاب المدرسة الرومانسية ترجمة يوسف عبد المسيح ثروة

دراسات غربيــة - منشورات الرواد ، دمشق - ١٤٠٠ ص ليلي المنينة بقل عادل الغضيان

رواية تاريخية – دار الممارف بمصر ، سلسلة اقرأ – ١٧٦ ص

الوَّااثع الحقيقية في النُّورة العراقية بقلم على آل بازركان

دراسة تاريخية - مطبعة اسمد ، بغداد - ٢٤٧ ص

• ضحايا بقلم سعد الدين الحبال

مجموعـــة قصص ــ مطعة صيدون ، صــــدا ـــ ۸۰ صُ • دفتر الغزل بقله

و المعرف المعرف المعربة ، بيروت – ١٣٦ ص ديوان شعر – المكتبة العصرية ، بيروت – ١٣٦ ص

باهرة بقلم حدي على

رواية – مطبعة النجاح ، بغداد – ١٣٦ ص

، بابلون بقلم صفاء الحيدري

اوبریت شمریة – منشورات الرسالة الجدیدة – ۲۷ ص

• مشكلة النخبة في الشرق بقلم سعيد عقل

دراسة – دار الكشاف ، بيروت – ٨ ه ص • موجز تاريخ الفنون الجميلة بقلم فاتح ع . المدرس

دراسة ج ۱ – منشورات مكتبة ربيع ، حلب – ۳۸ س

مجموعة قصص ــ مطبعة العرفان ، صيدا ــ ١٢٠ ص

• اثر العلوم في نهضة الشعوب بقلم الدكتور فاضل الطائي

منشورات جمية التوجيه العلمي، كلية الإداب والعلوم ، اعظمية ... ٣٠٠

• بيتالحكمة بقلم سعيد الديوه جي

دراسة ، بغداد \_ ع و ص

• امي بقلم عبد الله عبد الجبار

قصص الجيل الجديد ــ دار مصر للطباعة ــ ٤٨ ص

• الم سحتوت بقلم عبد الله عبد الجبار

تمثيلة اذاعية − دار مصر للطباعة − ٠٤ ص • القانون المدني اللبناني بقلم الدكتور صبحي المحمماني

عاضرات بمهد الدراسات العربية العالية بالقاهرة – ٨٠ ص

المدارس الحديثة تأليف بول فولكبيه

عربه وعلق عليه ع عبدالدائم والدكتور صلاح الدين المنجد وخالدةوطر ش عدد خاص من محات الما المدير و معامة الحرب قال برية

عدد خاص من مجلة«المملم العربي» – مطبعة الجمهُورية السورية – ١٨٨ ص

• اباريق مهشمة بقلم عبد الوهاب البياتي

شعر – منشورات الثقافة الجديدة ، بغداد – ٩٦ ص

• قصة حي بن يقظان لابن طفيل الاندلسي

دراسة وتحليل بقلم عبدالهادي حكيم – دار الفارايي،بيروت – ٨٠٠ ص

• الدنيا تتحدث عن نفسها بقلم عبد اللطيف شراره

مجموعة مقالات – منشورات دار مكتبة الحياة ، بيروت – ١٩٢ ص

وسهيل أدريس بوفق في عرض هذا كله بأسلوبه الجديد في كتابة القصة ، أسلوب النعدد والنداخل في شخصية البطل : الغائبة بما لها من ذكريات متشابكة لا يربطها نظرام إلا صدورها عن شخصية واحدة ، والمشكلمة بما تعيش فيه من مواقف وتحسه خلالها من انفعالات ، والمخاطبة بما بينها وبين العالم من تمايز وانفصال ، فهي هاربة قلقة تنفصل عن العالم وتضع نفسها أزاءه لتحدق فيه وتبحث عن مكانها منه ، وكدلك بما في القصة من لتحدق فيه وتبحث عن مكانها منه ، وكدلك بما في القصة من عناية ممتازة في عرض الشخصيات من خلال ه موافف ، ورفض الزمن والمكان كتسلسل منظم وجزئي تعيش فيه الناذج وتتحرك بتوجمه و منطقه .

ويبقى سؤال تجيب عنه نهاية الفصة : ألم يكن من الممكن التوفيق بين عالم البطل وعالم البطلة ... بين البطل وجانين... بين القضمة والمأساة ?

كل هذا بحن .

ولكن في عالم جديد ، عالم نسعى اليه نكون فيه انسانيين لا شرقيين فقط ، عالم تتغير فيه مفاهيمنا عن الانسانية والحرية والمسئولية ، عالم هو البداية التي انتهت بها قصة « الحي اللاتيني» لسهمل ادريس .

« وأعاذت أمه علمه السؤال :

- لقد انتهينا الآن إذن يا بني ، أليس كذلك ?

فأجابها دون ان ينظر إليها :

- بل الآن نبدأ يا امي ، القاهرة وجاء النقاش

## « وكلاء الآن اب »

سورياولبنان: شركة فرج الله للمطبوعات

العراق : وكالة فرج الله للمطبوعات : محمود حلمي

البحرين : المكتبة الوطنية لصاحبها ابراهم محمد عبيد

الكويت : مكتبة الطلبة لصاحبها عبد الرحمن الحرجي

تونس : وكيل شركة فرج الله للمطبوعات: الهادي

ابن عبدالغني ، نهج الكتبية رقم ١٠

طنجه : مكتبة الصاحب . لصاحبها محمد العمري

ليبيا : المكتبة الوطنية - بنغازي

: دار الكشاف ٣٧ شارع عبدالعزيز بالقاهرة

الخرطوم : السيد حامي القباني

باريس: المكتبة الشرقية

15 Rue Monsieur - le - Prince — Paris

مصر