## كاينها تان الفنان الحدَث ومهوره

## الرأيالاول بقلم روبوت موترويں

احسب انه يمكن القول بان الرسام الحديث يبحث عن جهور له بقدار ما يتجه نشاطه ، خارج مرسمه ، الى عرض آثاره الفنية . و لا بد ان الرسامين قد بدأوا في عرض آثارهم في الوقت الذي انتهى فيه تطبيق « الممل تحت الطلب » ، فوجب عليم ان يخلقوا جهوراً كما ان الكتاب لا بد ان يكونوا قد بدأوا بنشر آثارهم حبن كفوا عن انشاد آثارهم امام حاتهم . ولم تكن الخسارة التي سببها هذا التطور المسامين خسارة مادية فقط ، بل كانت ايضاً ايذاناً بانقهاء الممل المشترك؛ وقد أثر هذان التطوران تأثيراً عيقاً في طابع الفن « المصري » . ولمل هذا الوضع الجديد يقتضينا ان ندرسه ، بالرغم من اني استشعر ضيقاً في هذا الوضع الجديد يقتضينا ان ندرسه ، بالرغم من اني استشعر ضيقاً في هذا الصدد : فان ممالجة هذه الموضوعات، في نظر مملكم الرسامين الحاليين تمني التحدث عن أنفسهم — وهذا ما تمودناه ... — في حين ان مسالة الملاقات مع الجهور سي مسألة اجتاعية . إن آثارنا هي التي تميش حيساة الجتاعية وهي التي تنصل بالجمور ، لا نحن ... ومن المهم ان نلاحظ ان المجتاعية وهي التي تنصل بن تمكشف دا أما آخر الامر عن مثل هذه المزايا هي التي تعرف مثل هذه المزايا هي التي تعرف مثل هذه المزايا المهم ان نلاحظ ان المهم ان مثل هذه المزايا هي الهم ان نلاحظ ان المهم ان مثل هذه المزايا هي التي المهم ان نلاحظ ان المهم ان المهم ان نلاحظ ان المهم ان المهم ان نلاحظ ان المهم ان مثل هذه المزايا هي التي تعرف مثل هذه المزايا هي التي المهم ان نلاحظ ان المهم ان نلاحظ ان المهم ان نلاحظ ان المهم ان نلاحظ ان المهم التي تتكشف دا أما تمود المهم ان نلاحظ ان المهم ان نلاحظ ان المهم التي تعرف المهم التي تمكين المهم المه

حين بدأ جبل الرسامين « النجريدين» الذي انتمى البه يمرض آثاره منذ عشر سنوات ، لم نكن نفكر قط بان نجد جهوراً كبيراً ، او على الافل جمهوراً يكشف لنا بوضوح عن رجوده ، والواقع انه كان مضحكاً من جانبنا ، بمد تلك السنوات الطويلة من النصوير التقليدي في الولايات المتحدة ، وبعد اعتبار كل ما كان يأتينا من اوروبا ، ان نفذي مثل ذلك الامل: ومع ذلك فقد وجدنا هذا الجمهور باستمر ار ، كا وجد التكميبيون جمهورهم في عهدهم . لقد كان يخيل البنا ، منذ عشرة اعوام ، اننا انطلقنا في رحلة متوحدة ، نقوم بها ونحن نعتقد « ان جوهر الحياة يجب ان يلتمس و اختاقات النظام القائم » اي النقاليد المتواضع عليها . كنا نحساول ان

ميد النظر الى الرسم الحديث في ضوء بمض الوان إخفاقاته الواضحة، من أجل ان يعبر رسمنا الحاس عن حسنا بالواقع تعبيراً أفضل . وكان كل منا يتبع على طريقته، هذه النزعة العامة. يحكن للرسام الحديث ان يكون. له اكثر من جمهور ، يكون لا يصور واحد، اولا جمهور ؛ انه لا يصور وهـــو يفكر

بهذا الجمهور ، على رغبته دائماً في ان يكون له جمهور الرسامين الآخرين ؛ وهو اذا تم الاتصال بينه وبين جمهور ما ، فلأن هذا الجمهور قد اكتشفه بطريقة ما ، وجهد في ان يقترب من مركز شخصه ، اي طابع رسمه . ان من يكتشفك ، في حقبة مثل حقبتنا، لا يمكن ان يكون أي انسان . . . ان كلامنا يشعر بان هناك شيئاً غريباً ، خارقاً للعادة ، حين يرى يساماً حديثاً كبراك Braque يوسم على سقف من سقوف متحف « اللوفر » ، ومع ذلك فان شعور الجمهور وشعور الفنان متفقان على ان الامر ينبغي ان يكون كذلك . . . .

ذلك ان حقل التعبير الطبيعي لرسام حديث هو ، على الصعيد الاجتاعي ، السقف والجدار . انها قضية اتصال اجتهاعي مباشر . فلئن وأى الفنان نفسه مدعواً لان يرسم على جدار خاص ، في مكان خاص ، ومن اجل شخص خاص ، فينبغي له ان يهتم بمتطلبات الجدار ، اهتهامه بمتطلبات الجدار ، اهتهامه بمتطلبات الهدار ، اهتهامه بمتطلبات الهداد ويمكن اذ ذاك ان ينتج عن هذا زواج سعيد رباقلص بالذات ، ويمكن اذ ذاك ان ينتج عن هذا زواج سعيد رباقلص المسافة بين الفنان الحديث والجهور . ومع ذلك ، فواضح ان هذه الزيجات لا تنجح بصورة عامة ، كما هو شأن ه براك ، في اللوفر ، مع الأسف ! ان التعاون بين الرسام والجمهور هو من الندرة بحيث يصعب ان يفهم احدهما الآخر ، وبالاضافة الى ذلك ، فان الرسامين ، في عصرنا ، لا يستطيعون ان يتزوجوا مؤسسات ... ومن وجهة نظر الجمهور ، كم هو عدد الجدران التي عرضت ، في هذه السنوات الجمسين الاخيرة ،

على اشهر الرسامين واكثرهم تقديراً من الناس? ان الذي اعلمه ان الامر قد حدث ثلاث مرات لماتيس، مرة من قبل مليونير روسي ، ومرة من قبل مليونير اميركي، ومرة من قبل جمية للدينيات الفرنسيات. المدينيات عرض المسالية عرض والمسالية عرض والمسالية المسالية عرض والمسالية عرض والمسالية عرض والمسالية المسالية المسالية المسالية المسالية والمسالية والم

« ان « فن » الفنان ليس الا وعيه الذي تكون بالم وعلى مهل ، عبر الاخطاء العديدة التي ارتكبها في اثناء الطويق . وليس الوعي شيئاً يكن ان يعطى الى جمهور الرسام ، بل ينبغي ان يكتسب بالتجربة ، كما اكتسبه الفنان نفسه . • ان الرسام الذي لا يملك وعياً اخلاقيا ، ليس الا مزخرفا . . »

عليه مرة واحدة استعبال جناح موقت ليرسم لوحته وغيرنيكا ، ولا شك في ان هذين الرسامين قد خلقا آثاراً اهم من هذه في جو مرسمها المنعزل ، لكن مع ذلك ، اي نصر حققه هذه و الطلبات ، الاربعة ، بالقدر الذي تكشف فيه عن محاولة لتجاوز الوحدة ! هذه الوحدة التي اصبحب تقليدية في المجتمع الحديث . . لقد 'خلق جورج سورا Seurat ليرسم على جدران ، فقد كان مفهومه للرسم يقتضي مساحات ليرسم على جدران ، فقد كان مفهومه للرسم يقتضي مساحات واسعة ، والحين لم يدعه احد الى ذلك ، والى نوجد في فرنسا لوحة من لوحات المسند موقعة بتوقيعه ، الا وهي هبة من هبات هاو اميركي من هواة جمع الرسوم .

واني حين اعبر احياناً جادة « بارك » وأتأمل بناية « صابون الاخوان ليفر » التي تنسب الى نفس «أسرة»ناطحة السحاب التي تنزل فيها الامم المتحدة ، افكر الى اي حد تغري جدرانها الداخلية شهوة الرسم الحديث ونقاوته ، ولكن كيف لنا ان نمتنم عن التفكر ايضاً بان هذه المناية ليس من قصدها ال تدءو النساس الى تعاون في « المصــالح الرفيعة » وانما همها ان نؤوي مصنعاً للصابون ، وحاجات هذا المصنع هي التي تحـــدد آخر الامر كل شيء، بما في ذلك مفهوم العالم والحياة لدى اصحاب هذا المصنع ?! ان من الغريب ان يحدث المرء نفسه بان قطفـــة من صابون التواليت يمكن ان تصبح افدر و اقوى من الرجال الذين يصنعونها .

ان ما اريد ان اسجله هنا هو انمدام الملاقات الاجتاعية المباشرة بين الرسام

الحسديث والجمهور . ان ه بامكاننا » ان نفهمان يعتبر بعض المضاربين في النجارة رساماً كبيكاسو قيمة اضن من قرض للحكومة الفرنسية بولكن اي وضع غريب هذا للفنان المتوحد ، واية مسؤولية غريبة الواقع ان مجتمعنا الذي بدا انه يمنع الفنان هذا القدر الكبير من الحرية ، ويبدي له هذا القدر الكبير من عدم الاكثراث ، يتطلب منه متطلبات عجيبة حقا ، فهو من جهة يطلب منه ان يكون حراً ، حراً بان يتصرف فقط كفنان ، بينا نسمه من جهة اخرى يؤكد لنفسة باهتام ان حريته قد اتاحت له ان يصبح « توظيفاً للهال » اضن من عملية مالية حكومية ، كالو ان المجهور « الواقعي » للفنان ، بمقابل جموره الحساس ، يتألف من هواة بحم الطوابع النادرة . فليس عجباً والحالة هذه ان يكون الفنان وتوروا م انفسهم ما يكون موضوعاته ، وكيف يحسن ان مصائر الفن وقرروا م انفسهم ما يكون موضوعاته ، وكيف يحسن ان مصائر الفن وقرروا م انفسهم ما يكون موضوعاته ، وكيف يحسن ان مصائر الفن وقرروا م انفسهم ما يكون موضوعاته ، وكيف يحسن ان

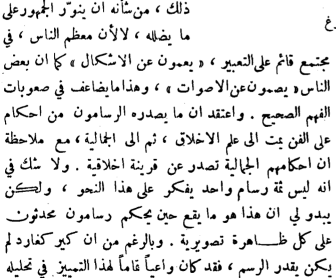
الله ؛ ولان الجهور ، الجنم الحديث ، نادراً ما يمي ما هو الخلق الفي حقاً ، انفنرت حفرة عميقة جداً بين هذا الجمهور وبين الرسم ، حتى ان كل ما يكتب عن الفن الحديث يقصد عملياً الى ان يشرح للجمهور ان الفن هو بالذات هذا الذي ابتعد عنه ذلك الجمهور . ولا شك ان الذي يتولون هذا الشرح يخطئون غالباً اكثر بما ينبغي . وبمثل هذه الروح ينبغي ان نفهم ذلك الاحتجاج الصارخ الذي اطلقه بيكاسو عام ١٩٣٥ والذي يستهله بهذه العبارة :

« أن الناس جيماً يريدون أن « يفهموا » الرسم . أـــاذا ترام لا يحاولون فهم غناء الطيور ? وأأذا يجبون ليلة أو زهرة أو كل ما يحيــط الانسان ، من غير أن يلتمسوا فهمه ? في حين أنهم ، فيا يخص الرسم ، يحرصون على « الفهم » ? ينبغي أن يفهم الناس قبل كل شيء أن الفنان أنما يعمل بدافع من ضرورة ... » ١

وليس ما يثير غضب بيكاسو رغبة الفهم ، وانها كون الفهم يطرح

مشكلة ، وكون جهوره يحكم عليه بانــــه مشكلة ، وكون جهوره يحكم عليه بانـــه المنتم على الفهم الفهم الخر .

ولنعد الى موضوعنا ان الفن الحديث غالباً ما يوصف بانه و رسم الرسامين و المقصود بذلك ان الرسامين هم الاشخاص الذين يهتم بهم اكثر ما يهتم ، بل لعلهم الوحيدون الذين يهتم بهم ، باستثناه بعض النظريين ولكن ليس هناك المسامون المحدثون انفسهم الى الرسم الحديث ، واعتقد ان مسلكهم في الحديث ، واعتقد ان مسلكهم في ذلك ، من شأنه ان ينو ر الجهور على ما يضله ، لالأن معظم الناس ، في



۱ « دفاتر الفن » ، ۷ – ۰۰ ، ه۱۹۳۰ : «محادثات مع بیکاسو» بقلم کریستیان زیرفو .



فان غوغ

الاجمالي للوجود . وقد كتب بصدد موضوع آخر :

« لئن كان غة ما يستطيع ان يعلم الانسان معنى الحطر ، فانه الاخلاق التي تعلم المجازفة بكل شيء ، ومن ثم ، الزهد بحسنات العصر ... ان الاخلاق هي المطلق ، وهي في القيم ارفعها . ثم ان المجازفة التي يقبل عليها الجسور الحقيقي لا تكون طبعاً في خطاب طنان ولا مقال جريء ، واغيا تكون في عمل شاق ، ليست هي في انفجارات الصخب ، واغاهي في تطبيق صامت لا يعود بأي يقين ولكنه يقامر بكل شيء . ومن اجل ذلك تقول الاخلاق : « لتكن الك شجاعة الزهد بكل شيء ، عا في ذلك الاتجار المضحك مع العالم الموقت ، اجرؤ ، اجرؤ على ان تصبح و لا شيء » ، فردا الموحدا يطلب منه الرب كل شيء ، من غير ان يسمح له متوحدا يطلب منه الرب كل شيء ، من غير ان يسمح له بسب ذلك \_ ان يحتر الحاسة : تلك هي المفامرة الكبرى ! هي المحافة ! »

والآن ، اذا كانت الجرأة تنال تقدير الرسامين، وكذلك تقدير الذين يعملون في « الوسط الحديث» ، فمن الواضح ان

الى مدراء المدارس واساتذتها

تقدم كرنزان ليف (المرسي في بيروت

احدث الكتب وأدقها انطباقاً على نظريات التربية الحديثة .

كيف اكتب: سلسلة حديثة في الانشاء العربي

الجزء الاول ٩٠ الجزء الثالث ١٣٥

« الثاني ١١٥ ه الرابع ٢٠٠

. التعريف في الادب العربي للاستاذ رئيف خوري

الحزء الاول ٢٥٠

الجزء الشاني ٢٥٠

الجديد في دروس الاشياء : سلسلة كتب حديثة في العلوم

الجزء الثالث ٢١٠

الجزء الاول ۸۰ د الشانی ۱۲۰

« الرابع ٣٠٠٠

بعض الجاليات – الجماليات الاكاديمية التي يمكن « تعلمها » – ستنقذف بعيداً ، لا بطريقة اعتباطية ، بل لانها لا تبلغ هستوى الاخلاق . وفي هذا المعنى يقول بيكاسو ايضاً : « ان تعليم الجهال تعليماً اكاديمياً هو خطأ . . فان المهم ليس ما « يفعله » الفنان ، بل « ما هو » :ان « سيزان » ما كان قط ليهمني لو عاش و فكر على غرار « جاك – اميل بلانش » حتى ولو كانت التفاحة التي رسمها اجمل بما هي بعشر مرات . ان ما يهمنا هو قلق سيزان ، وآلام فان غوغ ، اي مأساة الانسان » .

ان الجرأة هي واحدة فقط من القيم الاخلاقية التي يحترمها الرسامون المحدثون. وهناك قيم كثيرة اخرى ، كالنقاوة ، والمشهوة ، والحساسية ، والمعرفة والحماسة والتقديس والصدق الخ ... اذا نظر اليها في مجموعها كونت الاساس الاخلاقي للحكم ، فيما يخص كل اثر فني حديث. ان لكل حكم جمالي ذي اهمية اساساً اخلاقياً في آخر المطاف ، وتجاهل هذا الاساس يظل مسألة رئيسية للجمهور. فمن الضروري ان يكون هناك تجارة ضيفة مع لغة الرسم المعاصر ، ليكون في يكون هناك تجارة ضيفة مع لغة الرسم المعاصر ، ليكون في الامكان معرفة جماله الحقيقي ، واصعب من ذلك تمييز اساسه الاخلاقي . انها قضة وعي .

واهمية العلاقات التي قدامت بين «غليوم ابولنيو» والتكهيبية ، لا تكمن في الكيتاب الذي وضعه عن الرسم التكهيبي ، واغا في كون قصائده نتكشف عدن وعي مستمد من التكهيبية ، حتى امكن ان يوصف بانه «شاعر تكهيبي» . ان « فن » الفنان ليسالا وعيه الذي يتكون بالم وعلى مهل ، عبر الاخطاء العديدة التي ارتكبها في اثناء الطريق . وليس الوعي شيئاً يكن ان يعطي الى جمهور الرسام ؛ واغا ينبغي ان يكتسب بالتجربة ، كما اكتسبه الرسام نفسه . فاذا كان هذاشاقاً فلأن «كمل ما هو جمال، شاق بقدر ما هو نادر » كما يقول سبينوزا في آخر كتابه عن « الاخلاق » .

وان الرسام الذي لا يملك وعياً اخلاقياً ، ليس الا مزخرفاً . وبدون وعي اخلاقي لا يملك الجمهور الا الشهوة ، ولا يتألف الا من جماليين .

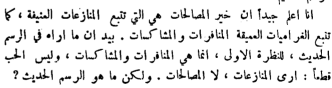
\*\*

١ ـ راجع الهامش الاول .

## الرأي الثاني بقلم جان بولان

لا يخطيء السيد « موتزويل » حين يذهب الى ان الملاقات بين الرسام الحديث والجمهور تقوم على أساس الحلاقي . هو لا يخطيء ، لانه متفق مع جميع الفلاسفة ، وحتى الرسامين ، الذين ابدوا رأيهم في الرسم . فـان يكون الاثر الفني متجهاً الى ان يحسن وضع الانسان ، وان يكشف له روحه ( وروح الاشياء في الوقت نفسه ) وان يعزز فيه الشمور بحياته الشخصية، فيا هو يصالحه مع المالم، عند الحاجة − ان هذا هو رأي افلاطون كما هو رأي القديس توما ، ورأي شيشرون كما هو رأي بيرانسون Berenson . وانما تأتي الصحوبات بعد ذلك .

> رواده الكبار . ان الجواب ليس في ذلك يسرآ. أن رجل الشارع الذي تقدم له احدمى هسدنه اللوحات العجيبة المرسومة بلطخات صغيرة وبخطوط متمرجة،هو أقرب الى الشمور ، للوهلة الأولى، بان الرسام الما يسمير الى افساد علاقته بالاشياء والاشخاس في ألعالم، و افساد علاقته بنفسه قبل كل شيء، لا الى مصالحتــه معها . ذلك ان الجرأة والصراحة والحماسة وسائر الفضائل الاخلافية تفترض وجود عالم كثيف وو اقمى تمارس فيه، وهي تفترض كذلك وجود اشخاص غرباء عنا ، وليسو ا اقل حقيقة منا ، تمارسعليهم. بحيث ان رجـــل الشارع المثار اليه يطالب عامة – وعلى الاقـــل في بلادنا الغربية القدعة ـ بأن ترد له ـ بالاحرى ـ لوحات الفتياتالساحرات الجالساتالى البيانووصور الألهةو الطغاة القدامي الذين كانت ترسمهم ريشة الرسم القديم .



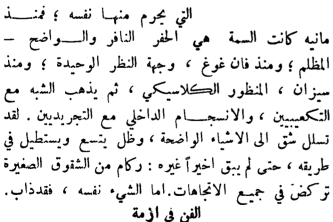
## ان الرسام الحديث يعلم انه رسام حديث

انه رسم من الحق ان يوصف بانه حديث، وليست هذه اولاً بالسمة التافهة. ذلك ان البشر، في ايامنا. يضعون انفسهم في التاريخ بسلطة كبيرة. وان بطل زمننامهياً لان يقول: « نحن المحدثين...» وهو يفكر بذلك، ان لم يقله. فالو اقع انه شكل هذا العلم الفريد ، التاريخ و تعلمه عن ظهر قلب، بل هو يحكم مختاراً على الاحداث والناس وفق الامكنة التي يشغلونها في هذا

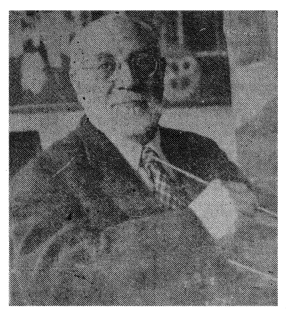
الناريخ . اننا لا نقدر تقديراً مباشراً لوحة او بناء او حتى رجلًا مشهوراً وفقاً للانطباع الذي تعطينا إياه ، فنحن لسنا في علاقات انسانية معهم بكل بساطة ، ونحن لا نقول كماكان يقول انسان القرون الوسطى : « ان هذا يزعجني . انه مربع ... » او « ان هذا رائع ، وهو يبعث في السرور » وما الى ذلك . كلا ، بل نحن نبدأ بأن نراقب : « انه قوطي ... انه مصنوع في ازمان قديمة جداً ... » واحياناً يدخل في ذلك العصر الحيز : « هذا آت من « نوفيل واحياناً يدخل في ذلك العصر الحيز : « هذا آت من « نوفيل عيم يبريد » او مما قبل العصر الكولومي ... » وبعد ذلك تظهر حياء - الاحكام الاخلاقية او الجالية . واكن ما يطغى قبل كل شيء انما هو عنصر التاريخ والجغرافية . واذا عدنا الى قبل كل شيء انما هو عنصر التاريخ والجغرافية . واذا عدنا الى

يتصور نفسه فناناً حديثاً ، عصرياً وينبغي ان يؤخذ على انه كذلك . ومن المعترف به بصورة عامة ان الفن الحديث يبدأ مع مانيه ، ويتوضع مع فان غوغ وسيزان ، ويثله ويتوكد مع التكعيبين ، ويثله اليوم « التجريديون » . وليس المهم بعد ذلك ان يمج د او ان يشجب : القوطي انه موجود ، كما وجدالفن يكفي انه موجود ، كما وجدالفن مفامرة الرسام فينبغي تمييزها مفامرة الرسام فينبغي تمييزها والمزايا

موضوعنا ، رأينا انالفنان في ايامنا



وهذه سمة اخري: ان الفن في ايامنا يعاني ازمة . وقد كف عن ان يطرح قضية ، وعن ان يجمل جواباً - قصية وجواباً بسيطين ، كما كان الشأن من قبل: ذلك ان



اتيس

البدائيين كانوا يعزون له سحراً فعالا ، كان البونان يكلون المه أن يكشف « الحمال » ، وكان سكان القرون الوسطى ينتظرون منه ان يكشف لنا عن عالم غير مرئي ، عالم الايمان، سناكان سكان عصر النهضة ينتظرون منه ، على العكس ، ان يكشف لنا عما في العالم المحسوس من تنوع لا ينتهي. اما الآن? لقد وجد هناك من الفلاسفة ، كهيفل ، من ذهب الى ان عهد الفن قد انقضي ، وان الرسم بصورة خاصة قد فقد كل اسباب وجوده ، بل لقد كان هناك نقاد كمار، كميرانسون، يرون أن الفن الحديث لا شأن له الا أن يعضي بطريقة خرقاء قوانين الفن الابدية (التي كانت يمثلة في الشبه والمنظور والنفور ) . ولا اقول شيئاً عن الساسة التحبار امثال هتار وستالين الذين نعرف آراءهم ، فهم بكلمة واحدة لا يويدون الفن الحديث ، وقد يقال أن هذه آراء شخصية أراد بهسا اصحابها البروز ، ولكن الحقيقة ان آراء هنار وستالين وهيغل وبيرانسون ليست شخصية الىالحد الذي يتصوره البعض،فهم يقتصرون بالاجمال على التعبير عن آراء الآخرين ، وعلى الترجمة عن نفور مشترك .

ان الفن ، على كل حال ، مهدد اليوم ، كما كان الناريخ والعلوم مهددة من قبل . وقد كان امره ميسوراً منذ مئة سنة ، كما كان امر الاخلاق والسياسة والتنظيم الاجتاعي . اما اليوم فان الرسام الحديث مجتقر التعلم ومدارس الفنون الجميلة . بل ان كلمة « فن » نفسها تبدو له مريبة فيقول « هذه كلمة تقتل موضوعها . » واذا فتح مرسماً قال « انني لن اعلم تلاميذي ، على الاقل ، الا ان يكونوا هم انفسم ، والا ان محذروا الدروس ، ودروسي قبل كل شيء ! »

لقد كنا نحسب أن الرسامين المحدثين ، إذ يلغون النفور والواضح المظلم والمنظور وسواها سيتخلصون من الحيز . والدي حدث ، هو غير هذا تماماً . أن الحيز يقرض وجوده الآن كما لم يفرضه من قبل قط ، حتى في « الاوراق الملصقة » والاقمشة التجريدية . صحيح أن الشيء قد ذاب ، والحجن الشق أصبح هو نفسه شيئاً ، ليس أقل حقيقة ولا كثافة من النفاحة أو الشجرة أو السانو .

ولقد حاول أربمة نقاد قنين ، حوالى عام ١٩١٠ ، أن يشرحوا لنا الرسم الحديث وهم وولفلن Woelfflin وكروتشه وتشه وسيرانسون وفانتوري Venturi فاذا هم يجمعون على الشعور بالحبية الكبيرة ، حتى انهم اخذوا يتساملون عما أذا لم يكن هذا الرسم يقصد قصداً الى تخبيبم! ذلك أن كروتشه وفانتوري كانا يقيان الفن كله على شخصية الرسام وعلى استقلاله ، في حين أن اللوحات التكميبية الاولى لم تكن حتى موقمة . وكان بيرانسون يريد من الفن أن يجمل حياتنا بان يعرض علينا غاذج وائمة ، ولكن أي انسان جدير بهذه الصفة كان يود أن يشبه حزمة من

النبغ او كيساً رمادياً ? وكان وولفلن يقصر مهمة الفن على ان يعرض لنا اشكالاً جديرة بان تلهم حركاتنا ، في حين ان اشكال التكميسين كانت تتمزق وتقدل قطماً قطماً بصورة قدعو الى الرئاء ، ومن هنا ذهب بيرانسون الى القول بان الفن الحديث لم يكن له الاهم عصيان قوانينه الخاصة . ولكن كان واضحا ان الفن ، ان كان له حقاً هم ، فهو ان يعمى فوانسين بيرانسون ذاته . وقد احسن السيد موتر ويل القول حين اشار الى ان الفنان الحديث قد بحث عن طريقه في اخفاقات الرسامين ( والنقاد ) السابقين . الحديث قد بحث عن طريقه في اخفاقات الرسامين ( والنقاد ) السابقين . لا علاقة له بالمواضمات التصويرية ( بل كان يجتهد في محساكستها ) ولا يستلهم من فكرة ولا من نظام ( بل كان همه الرئيسي ان يهزأ بالافكار والانظمة الجارية – ان هذا الحيز « الحام » قد انتهى به الامر الى ان يخلق حيزاً واضحا لا سبيل الى النقاش فيه ، ومنذ ذلك الحين ، اصبع شكل جديد من الرسم عكناً : ذلك هو الرسم الذي نجده منذ اربعين عاماً ينمو وينتشر في العالم .

ولا بد هنا من ملاحظتين ، اولاهما غت الى تجـــارب اخرى حديثة ، واما الثانية فتمت الى تجربة الانسان الحالدة في جميع الازمان .

ومن ذا الذي لا يفكر ، حقاً ، بثورات ماثلة لثورة الرسم الحديث ? إن المتافيزيقيا قد شهدت حتى ايامنا جهداً موصولاً اراد به الفيلسوف ، الذي كان منعزلاً عن العالم وناظر آ اليه من فوق ، ان يجعل من أشياء هذا العالم معادلات تجریدیة کے حواہر ومواد واشکالاً وافکاراً آخری ، ثم محاول أن يرده الى تجريدات ويهبط من جديد ليحتله بالقوة. اما المتنافيزيقيا الحديثة ـ التي نعـتز هي ايضاً بان تكون حديثة \_ فتجتهد على العكس ، منذ مئة عام ، بان تبقينا في هذه الحياة التلقائبة الحام ، في هذا التواصل الحيواني في العالم ، الذي يُكشف عنه « الشُروع » اللاواعي و « الْقصد » المفكر به مقدماً، وجميع المعطيات الاخرى. وإن جيمس وهوسرل وبرغسون وهندغّر ، حين يذهبون الى انه لا سبيل للتمييز بين الكلمة والفكرة ، وان الشمس والطاولة لا تشكلان الا وحدة مع فكرتي عن الشمس والطاولة ، ليسوا اقل تمزيقاً للاشياء من الرسم الحديث . فقد كانوا هم ايضا يشوهون عالمنا المعتاد ويفرقونه في الظلام .

وكذلك يشوهه الكاتب في ايامنا اذا لم يقبل اللجوء الا الى رؤاه اللاإرادية ، على غرار رامبو ، وإلا إلى ذكرياته اللاواعية ، على غرار بروست ، وإلا إلى ما لا معنى له ، على غرار فارغ وبروتون ولويس كارولي ...

لقد اعتقد المتصوفون دائها ان من شأن الزهد والتقشف والنطهر ان تقودنا إلى الحقيقة الالهية الكبرى. ولقد تساءلنا من قبل: ما الذي ننتظره اليوم من الفن ? والجواب بسيط: اننا ننتظر منه ما كنا ننتظره من الدين، وننتظر من الرسامين ان مكرنوا قديسين.

ترجمة « الآداب »