## 

.><<<<<

بفلم حسين صعب

التجربة الشعرية ، عندما يكنمل نموها ، بفعل مايغذيها مسسن انفعالات نانجة عن مدى تأثر وجدان الشاعر بالاشياء والاحداث ، تصبح بحاجة أنى جسد تستقر فيه ، ينقلها من باطن الشاعر الى القارىء ، هذا الجسد هو اللفظ .

واختلاف التجارب في الاتجاه والعمق والانساع يقتفي اختلافا في الانفاظ التي تنقلها من التجريد ، في حالة الماناة ، الى واقع ملموس فمن تجربة نها توب لفظي ينسجم مع نوعها ومدها وجزرها داخل مسالك النفس المضاءة المظلمة .

من هنا نستنتج ان بين التجربة وثوبها الفني تفاعلا حيا وعلاقية صميمية ، فالنجربه تجهضها الالفاط القاصرة عن توصيلها ، والالفاظ تجعلنا نتاثر بملابسات ، فيما تثيره فينا من احاسيس ، تختلف عسن الملابسات التي تبعثها التجربة ذاتها .

وللفظة أيحاؤها وموسيقاها وظلالها أذا كانت مفردة ، أما أذا انتظمت في العبارة فتصبح لها بالإضافة أنى دلالتها الاصلية دلالة أخسرى تقتضيها طبيعة التجربة ، ولا بد لنا هنا من أن نشير ألى أنه لايمكننا أن نفصل بين التجربة واللفظ الا بالتجريد باعتبارهما وجهين لحقيقسة واحدة ، وتكننا سنجيز لانفسنا أمكانية الفصل بينهما لنظهر أن نجساح القصيدة يتوقف على الانسجام الذي يحققه الشاعر بين الشكل والمضمون بغضل الاصالة والذوق وقدرة الخيال على اختيار الالفاظ الملائمة .

واذا ماحاولنا أن ننقد قصائد العدد الماضي من الاداب ، مسن حيث مهمة الالفاظ وطريقة استخدامها ، نجد أن قصيدة «كلمات خفراء» ذات مضمون زخم حار يعمق أثره في النفس كونه حادثة بطولية مسن حوادث الصراع الدامي بين ألعرب والاستعمار واعوانه أنتهت باستشهاد الشاب المناصل جواد حسني فيما كان يلبي نداء وطنه أثناء الاعتسداء الغاشم على مصر . ولكن هيكل هذه القصيدة ، الفاظها وعباراتها ، لم يستطع أن ينهض بثقل هذا المحتوى مما أدى الى خنق كل توهسيج كان من المكن أن تلفحنا به الحادثة نفسها . وقد شلت الالفاظ ، بتقلصها وانكماشها على ذاتها حركة ذلك المضمون وقضت على نموه ، فلجا الشاعر الى الفاظ تصلح للاستخدام في مختلف الحالات ، «مازلت » «أيساك » «ماذا » «أتراه » «لاتعجب » والى تكرار لفظة «ماساة » يتكىء عليها حينما يحس بتنافر أجزاء قصيدته كقوله :

مأساتها . . ذئب يشق بظلفه حجب النهايه مأساتها . . الانسان حين يريد ان يحيا لغايسه

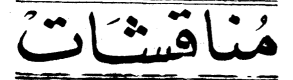
مأساتها .. وانجاب صمت الليل والتهب الافق ..

وهناك سوء استخدام ، سببه القافية ، للغظة ((حجر )) ، فقد نعت الشاعر ام جواد بالحجر مع العلم ان حالتها تلك في بحثها عن وحيدها كافية لجعلها كالوتر الذي يهتز لاقل لسنة ، وقد سيطر على القصيدة، بجملتها ، اسلوب سردي تقريري احال نبضها الى جمود واغلق دون تدوقنا لها ابواب الجمالات التي تفتحها الالفاظ والعبارات الموحيسة كقمله :

ياواحدي مازلت عند الباب يحرقني الضجر قل اي شيء يبعث الاحساس في هذا الحجر ماغاب يوما هكذا الا وعاد

كان الشبهيد يقولها بكيانه ثم ارتمى ..

اما في قصيدة « الشبح » فقد استطاع الشاعر ان يجمل الالفساظ منسجمة مع تجربته فيما يعبر عن ذاتيته الضائعة بين محيطين يختلفان مادة وجوهرا : محيط المدينة بسامه ونفوره وهجيره ينفثه على الرصيف طفلا بلا اسم او وجه « يطوف لاهث الخطوات مختنق الضمير » لايعرف



كيف والى اين يسير في ذلك الجوالخانق . وفجأة تستفيق في اعماقه اصوات الريف تدعوه للعودة الى الطهارة والى البراءة ، فيحس بالحياة تجري من جديد في اعماقه لكنها سرعان ماتخبو فقاعة صفراء من زبد الشوارع ، ويظل في حالته القاتلة تلك « كالشبيح المخدر عبر دنيا مسن قبور » يعج في راسه صرير القطأر ألرعب ، هذا المضمون بحيويته وتمدده أحتضنته الفاظ ثرية معطاء ، فلفظة (( كابوس )) في (( لا درب لى ، لا سقف يفرش ظله حولي ، وكابوس الهجير ـ رقطاء تبلعني ، تمزفني وتنفتني على سأم الرصيف ) ترمز الى وطأة الهجير في المدينة ، وإلى الضيق الذي يعانيه انسانه الشرد ، وقد انتقل في تعبيره عن ضفط الظهيرة واترها في نفسه ، الى وصفها « برقطا » ولم يستعمل هـــده اللفظة الاليممق احساسنا بحدة معاناته لما تثيره فينا هذه اللفظسة من احاسيس مرتجفة . وتتابع الافعال ، يبلع ، ينفث ، يعل علسى المراحل الحانقة التي مر بها الشاعر الطفل حتى استحال الى شسيء تافه بارد « كرماد منفضة الخريف » بعد أن أمتص منه أرهاق تلسك الحالات المتلاحقة قوته ولونه . ويصور لنا الشباعر يقظة نفسهواستجابتها لصوت القرية المتوجة بالنعيم بالفاظ عميقة الدلالة ملائمة لحالة النفس المتفتحة في تذكرها لعنفاء الريف:

> ويهز صوت الريف اعماقي فاشعر بالحياه فجرية الانداء ، خضراء الملامح ، بالنعيم متوجه من داخلي تنداح كالعطر المخبا في عروق بنفسجيه

ان فعل (أيهز ) يصور حركة الصوت واثره في ذاته الهائمة . ولفظة ( بنفسجية ) ترمز الى طهره وصفاء سريرته , وتشير (( اظل )) التي ختم بها الشاعر قصيدته الى ديمومة المعنى واستمراريته . وهي لكثرة استعمالها كما اشارت الاديبة نازك الملائكة تشكل ظاهرة في شعرنا الحديث . وقد استخدمها السياب في نهاية قصيدته المطولة ( حفار القيور ) :

وتظل انواد المدينة وهي تلمع من بعيد ويظل حفاد القبور ينظل حفاد القبور يناى عن القبر الجديد متعشر الخطوات يحلم باللقاء وبالخمود كما استخدمها بلند الحيدري في نهاية قصيدته «الوداع» : ويظل طيفك وهو يوميءمن بعيد بالوداع واظل ازحف في صراع .

وليست الالفاظ غاية بحد ذاتها يترصدها الشاعر فينتقي منها الجميل المزوق يتلاعب به في بناء القصيدة فرحا بالوانه وموسيقاه كما فعل امين شنار في قصيدته « رمز لايبوح » حيث حشد في تعبيسره عن حبه ، جميع الفاظ الفزل وصوره فتعولت القصيدة الى هياكل لفظية مزخرفة تبهر ابصارنا وترن في اذاننا دون ان تدخل الى قلوبنا ، باقات شوق \_ نجمة من رفيقاتنا الشاهرات \_ جناح حنين \_ نسمة حب ين نجمة العب كوني لنا هادية \_ يزغر ، يخفق ، يحيا ، يحب \_ شمس الروابي الوليدة \_ تقبسل روض هوانا \_ تنسسساغي وروده \_ جادت عليه السماء باصغى غدير \_ مدت عذارى الربيسع \_ فراش العبير \_ غنى له العندليب \_ نشيد الحبور \_ الفراشسسات الساحرات الخ . . الى ماهنالك من الالفاظ التي افقدتها الصنعة ايلحاءها والصور السطحية المعنى الباهنة الظلال .

وخير ما يمثل تآلف الشكل مع المضمون واتحادهما معما ، في وحدة عضوية ، قصيدة « ياطائر الزيتون » لعلي الحلي . وقد افسماد

الشاعر من تأثير خصائص اللفظة والعبارة معا في تصوير حالة المجاهسد الجزائري في السبحن ، ومشاركته الوجدانية ، لا العقلية ، لثورتسسه القاهرة ولاطفاله الذين مجوا اسطورة « مسافر » كجواب على سؤالهم اللح لامهاتهم : اين والدنا ؟

« مسافر » اسطورة مجها من قبل ميلاد الضحى طفلي هذا المجاهد يتحرق شوقا للكفاح ، يقتات اعصار ثورته الحبيس في اضلعه ، من مجازر الهول والدماء ، انه يعيش نضال شعبه بكل جوارحه دغم جدران الصمت في مقبرة الليل .

وشهقة الاعصاد في اضلعي ومرقص الاشباح من حولي اشواقنا للريسع معصورة تبحث عن خرائب الظلل من كل باب مر اعصارها يقتات من مجازر الهسول خلف جدار العمت مستوحش اغوص في مقبسرة الليسل.

ان لفظة « شهقة » تصور حركة اعصاره الكبوت ، وعبارة « اغوص في مقبرة الليل » مع ماتوحيه لفظة « مقبرة » من وحشة وصمت ، تكتف شعورنا بثقل ظلمة السجن وبتحسس المجاهد لوطاتها .

بقيت قصيدة « انا والبحر » التي لم اتعرض لها بالنقد ، ليقيني انها ليست للناظم الذي لا يملك منها \_ كما اظن \_ سوى هذين البيتين المنولين عن سياقها

لو تكون البحسار طرا مسدادا لكلامي وزادها الجو ودقسا لانتهست كلمها وشسيكا وظلت كلماتي تفيض نسورا وحقا فهو \_ أي الناظم \_ استلهم معانيها من قصيدة « الطلاسم » لايليا ابي ماضي وافرغها ، بشيء من التعديل ، في قالب اخذه عن فسوزي المعلوف من نهاية ملحمته « على بساط الربح » يقول المعلوف:

واذا بي اهوى الى الارض وحدي بعد حريتي اكابــد رقـــا يقول عمر ابو قوس :

ایها البحر کم تکابُد شوقت...ا للاعالي وکم اکابد رقـا العلوف

يا يراعي رافقت كل حياتي فسارو عني ما كان حقا وصدفا ابو قسوس:

هات حدث عن الوجود قديما وارو عنه ماكان حفا وصدقا ولم نفرق في هذه الدراسة النقدية ، بين الشعر القديم والحديث لاعتقادنا انهما ـ وان اختلفا شكلا ونمطا ـ لايختلفان جوهرا . . في كونهما شعرا . والشاعر الحق هو من استطاع ان يؤثر فينا ، ان يعطينا شعرا يهزنا وله حريته في اختيار الطريقة التي يريدها .

حسبن صعب

## حول نقــد قصيــدة

**00000000** 

في نقد قصائد العدد الماضي من « الاداب » تناول استاذنـــا الناقد قعيدتي « موسيقي الموت » التي قدر لها ان تكون ختام قصائد العدد الذي نشرت به ، بخطفة سريعة ، تعكس ضجرا وارهاقا وافتعال نهاية يختتم بها الناقد نقده .

يقول الاستاذ ايليا حاوي في محاولته نقد قصيدة تعكس ـ ضمن حدود تجربة قد تكون بدائية وقد تكون ناضجة ـ حركة الموت الماساوية ووقعها في نفس الشاعر ، نحو اطغال قرية آمنين هي قرية «دير ياسين» العربية: ان الشاعر «حاول ان يلحق بركب الشعر الحديث ، فاقحم عليها « القصيدة » جميع المظاهر التي شاعت عنه وتقررت فيه . وبالرغم من انه قد غلب عليها افتعال التجربة ، بالاضافة الى افتعال بعسف

الصور والماني ، فان عصب الشاعر لايخلو من الابداع والسمي الجدي للنهوض الى مستوى الشعر الحديث . »

وكشاعر لايزال - على الاقل - غير معروف لقراء « الاداب » ناشيء في بداية طريقه ، لا يغيرني ان تنشر قصيدتي في اي مكان عسد « الاداب » . . اما ان يحكم موقع القصيدة في المجلة عليها وعلى تجربه وصورها ، ومعانيها ، ومن قبيل ناقد يحاول دائما ان يبدو وكانه يتحسس التجربة التي امامه ، ويعتصرها ، فيحكم عليها . . فأمر يدعوني للتساؤل: المناذ الم ياخذ الناقد القصيدة بالتحليل ، وبالنقد تبعا لذلك ، كما

للدا لم ياحد النافد العصيدة بالتحليل ، وبالنقد تبعا لذلك ، كما فعل في بقية قصائد العدد ، ليصدر حكمه \_ على الاقل \_ مسنودا ، غير مرهق ، ولا مصبب ؟!

ثم مامعنى قول الناقد ان الشاعر اقحم على قصيدته معاولا اللحاق بركب الشعر الحديث حجميع المظاهر التي شاعت عنه وتقررت فيه ؟ هل يفهم من هذا ان القصيدة تعكس اول ماتعكس ، كل ماقرر في الشعمر الحديث وما شاع عنه ؟! ام انها تعمور شاعرها صانعا يلبس صنعته كل مايعرف من قشيب اللباس وزاهي الثياب ؟ وفي كلا الحالتين اشعر انه من حقي على الناقد ان يكون موضوعيا وان يدعم مايقول ولو بمشمال هاهمه !

ولن احاول الرد على بقية « التهم » التي يسقطها الحاوي مسن عل على القصيدة الله يقول بافتمال تجربتها وصورها ومعانيها . فانني سأترك له الحكم الاكيد على كل ذلك بعد ان يعود فيقرأ القصيدة . فانه يخيل لي انه لم يقرأها جادا!

اما تقرير الاستاذ الفاضل بان عصب الشاعر لا يخلو من نبض الابداع والسعي الجدي للنهوض الى مستوى الشعر الحديث ، فانها ايضا ، يبدو لى مضببا ، غائما « جاد به ناقدنا \_ ايضا \_ من عسل

من منشــورات دار الاداب قرارة الموجة نازك الملائكة وجدتها فدوى طوقان وحدى مع الايام فدوي طوقان اعظنا حيا **فد**وى طوقان العودة من النبع الحالم سلمى الجيوسي عيناك مهرجان شفيق معلو ف سليمان العيسى قصائد عربية صلاح عبد الصبور الناس في بلادي

بيروت \_ ص.ب ١٢٣}

احمد عبد المطى حجازي

دار الاداب

مدىنة بلا قلب

في محاولة موازئة نقدية ، فيها بعد عن الوضوعية ، وعن واجب النقد ، كبيس .

والذي يذهل حقا ، انه يبدو ان مبدا الحاوي النقدي لايعتهد الا على التجريح اولا واخرا . ولكن باساليب مختلفة . فهو يجرح الشاعر بعد السياب ، باسلوب غير الذي يجرح به شاعرا اخر كنزار قبانسي مثلا ، عندما تعرض ، دارسا ومحللا ، لشعر كل منهما في اعداد سابقة من « الاداب »! الا انه في تجريحه للاسماء الجديدة المبتعئة يبتكر اسلوبا فذا جديدا ، ومع الاسف ، هزيلا . . لانه يجدر بالناقد الناقد ان لابطلق احكامه هكذا . . من عل ، وبدون ادلة او أمثلة تسند مايقول!

في النهاية للاستاذ الحاوي ، وللاداب تحياتي

حكمت العتياي

>0000000

بقلم رئيف عطايا

300000000

حاولت في ردي على نقد الدكتور سعد لشعر خليل حاوي ان اتحامى المواقعة الشخصية . ولو طلبتها لكان لي من كلام الدكسسور مستندات وفيرة على النية السيئة المبيتة وعلى تسخير القممير الادبي لاغراض خارجة عن طبيعة رسالته .

ولست ادري اذا كان صمت الدكنور عن الرد علي يصح ان يصد تراجعا عن موقفه المتهافت الى الاخذ بدلائل الحق متى اشرق يقينها، ام انه ، لامر ما ، قد اعلى نفسه من الرد ووكله الى الاستاذ عبد اللطيف شراره وكلفه به فقبل الوكالة وحاول ان يوفي التكليف حقه بجميسع الوسائل مهما تكن غير مشروعة . ومستندي ان كليهما ينطلهان مسن واحد ، ويرميان بالوحول في الوجوه الخلافة الناصعة .

اما اللوم فلا يقع عليهما ، بل على (( الاداب )) التي الزمت نفسها منذ صدورها موقف الداعي للحركة العروبية التقدمية ، ومقاطعة اصحاب المواقف الجانبية المنحرفة . وكان يكفى « الاداب » تنوعا في المسادة ووجهات النظر ان تكون مجالا لمراع التيارات المتنوعة من ضمن التيار العروبي العام . غير انها لم تكتف بذلك فكانت بين الاونسة والاخرى توكل مهمة النقد لنقاد ، اقل ما يقال فيهم ؛ انهم لايضمرون شيئا مسن التعاطف والخير لاسرة كتاب « الاداب » وشعرائها . وكان اجـــدى على الادب أن تطلب « الاداب » من هؤلاء أبداء أرائهم في مقالات مستقلة. ولكنها فعلت مالا يقره عرف او قانون ، وهو الطلب الي هؤلاء أن يكونوا نقادا متمسفين جلادين لشعرائها وكتابها . وهذه احكامهم تشهد علىانهم ما قصعوا الى النقد الداخلي والتعاطف مع الاثر المنقود ، بل الى تحطيم الاثار بالمطارق وتقطيع اوصالها بالمناجل من خارج . منهجهم واحد فسي الادب كما في السياسة . وغرضهم في كليهما واضح مفضوح : التحالف مع اقصى اليمين والرجعية وادعاء المحافظة لهدم الحركات التقدميسة النابعة من صميم الشعب ، حتى اذا تم لهم ذلك اصبحوا وحدهم دعساة التقدم المخولين للقيادة والسيطرة . ولما كان الادب افعل وسائل النضال حملوا الى مجاله المناورات التي عرفت عنهم في مجال السياسة .ويجب اذن ، في رأيهم ، ان يتشكك العرب بصدق الادب العربي الحديث الذي حمل جراحهم وافكارهم التقدمية الثورية . وكذلك يجب أن يتشسكك مبدعوه بقدرتهم على الابداع والاصالة . وليس دفاع هؤلاء عن الوضوح والحكمة في الشعر العربي القديم سوى وسيلة لتكفير الشعر الحديست ورميه بالروق والزندقة . وهم يستخفون بنفسية العرب في هذا العصر، وبخاصة نفسية الجيل العربي الجديد التي تجاوبت بتعاطف كلي مع

شعر خليل حاوي وعنت صوته صوتها ، حين يعلنون ان هذا الشعبسر ليس عربيا . فكانهم يقولون لجميع العرب في هذا العصر لستم عربا . ومن اعجب العجائب ان يتهم الشعوبي العرب بالشعوبية (١) .

وبعد ، من لقن الاستاذ شراره ان الامم لا تعبر عن ذاتها سوى تعبير واحد يابى التطور والتنوع ، وانها لا تخلص لذاتها الا اذا كبررت وإجترت ، على مدى العصور ، ذلك التعبير الواحد الذي عرف عنها منذ اقدم العصور ؟ وهل يعد الفرنسيون شعر بودلي ، ومن تلاه مسن الشعراء ، شعرا مارقا غير فرنسي لانه خرج عن قاعدة الوضوح في شعر راسين وكورناي ؟ ويا ليت الاستاذ شراره سمح للشعر العربي الحديث ببعض الفموض الشائع في شعر شكسير وقوته ، وهدو من فضيلة العمق ، والصفاء المحض الذي يبدو غيشا متى تراكم ، اذن لما وجد في الشعر الحديث عبها ولا نقيصة . ولن اتردد في القول ان الاستاذ حين يصم شكسير وقوته بالوضوح يكون كمن يهرف بما لم يقدرا ولم

وقد ترفض « الاداب » لومي لها على طلبها الى الاستاذ شرارة نقد الإبحاث ، محتجة بانها وكلت الامر لصاحب اسم معروف ، وهو وحده السؤول عما يخرج قلمه . ولكنها في رفضها قد تتناسى ان الاسستاذ شرارة خيب املها واخفق على صفحاتها مرارا ، وان المؤمن لا يلدغ من جحر مرتين . تصدى الاستاذ شرارة لنقد « القصائد » في الاداب منسنوات ، فانهالت عليه التوبيخات من كل فج وصوب ، وكان عذره عن التسرع في الاحكام عامل السرعة وضيق الوقت . وفي عسدد « الاداب » الخاص بالنقد ظهر للاستاذ شرارة مقال كان حظه التقريع والتهكم الفاطع يسيل عليه من قلم الاستاذ شاكر مصطفى . لقد ارتكب الاستاذ شرارة في مقاله ذاك خطأ التميمات غير الجدية على النقد عند الامم . والافة نفسها تصدم المين في نقده الابحاث في المدد الاخير .

ثم ان الناقد اعتمد في حكمه التمميمي على الحضارة الاوربيسة بالسقوط والهلاك ، مستثنيا الحركة الماركسية ، على رأي كاتب غربي ولم يتورع عن تكفيري لاستشهادي بناقدين غربيين في معرض النقاش لقضايا ادبية عامة لا تخضع لحكم البيئة والزمان .

الجامعة اللبنانية وليف عطايا

ردود ثلاثــة

3000000000

بقلم: جورج طرابيشي

00000000

ما كنت لاكتب هذا الرد لو كان السادة الذين علقوا عى مقالي عن خليل الحاوي وعلى مقالي عن « المهزومون » لماني الراهب لسم يتطرقوا الى قضايا خطيرة تتعلق بحياتنا القومية اكثر مما تتعلق بحياتنا الادسة .

فالاستاذ عبداللطيف شرارة ـ ناقد ابحاث المعد الماضي ـ لم يتطرق الى مقالي من « من الماساة الى الملحمة » بشيء . وعسلى الرغم من ان مقالي كان تطبيقيا يعتمد على النقد الموضعي ، فان الناقد اكتفى بالرد على الاسس النظرية التي انطلقت منها ، واعسدا بانسه

<sup>(1)</sup> تعليق « الاداب »: نعتقد أن الكاتب قد أشتط كثيرا في أتهام بعض النقاد بما أتهمهم به، ونحن لا نقره بعد ذلك على ما أتهم به «الاداب» من تكليفها لاشخاص لا يضمرون الخير والتعاطف لاسرة كتابها ، لان جميع من كلفوا بالنقد هما صدقاء للمجلة والادب، وأن كان ذلك لا يمنعهم من توجيه النقد ألى الادباء .

سيناقش « التفاصيل التطبيقية » فيما بعد ، وهذا ما لم يغمله مسع الاسف ، ومن هنا استطيع ان اسجل الملاحظة الاولى وهي ان الاستاذ شرارة لم يؤد المهمة المطلوبة منه ، وهي نقد ابحاث المدد الماضسي ، بالنسبة لبحثي على الاقل .

ثانيا ـ كانت النتيجة التي وصل اليها الاستاذ من مناقشته النظرية هي : « ان الشعر الحديث لا يمت الى ادضنا ولا الى سمائنا ، ولا الى تراننا بنسب او علاقة » وهو « كلام مترجم عن لغة اخرى ، ولا اجهد له نكهة غير نكهة الترجمة الحرفية » .

وبالطبع انا لا استطيع ، بعد كل ما كتب من الشعر الحديث ، ان ارد على هذه التهمة ، لانني بذلك ساضيع وقتي ووقت القراء . ومن الواضح ان الاستاذ شرارة يعيش في واد ، والمثقفون العرب يعيشون في واد ، والمثقفون العرب يعيشون في واد اخر ، والا لما ادان الشعر الحديث كله ، دفعة واحدة ، هــــده الادانة العامية .

الشعر العديث بالعجسمة والإجنبية ، بل اتهمه الاستاذ شرارة باتهام الشعر العديث بالعجسمة والإجنبية ، بل اتهمه ايضا بانه شعر منحط ، فهو ((سوى ظاهرة مسن ظواهر الانحطاط الذي اخلت تمر به اوروبا ، ولا تزال تحيا في جوه ، وتتقلب في مناخه ، وتنشق هواءه ، ولا تملك ان تتراجع عنه ، او تصد تياره » . ونحن قبل ان نناقش اراء الاستاذ شرارة عن انحسطاط اوروبا ، نود ان نسأله : وما علاقة شعر خليل الحاوي بجو الانحلال والانهياد ؟ ولكن يبدو ان الاستاذ شرارة لم يفهم مقالي ولا شعر خليل الحاوي ، او انه قراهما ، على اقل تقدير ، من خلال وجهة نظس مسبقة المحاميع ان ترى في الشعر الحديث الا انحلالا وانهيارا . فقد قلت في نهاية مقالي عن خليل الحاوي انه شاعر البعث العربي الاول . كمسا ان نتيجة المراع الذي خاصه الشاعر كانت :

اخرسي يا بومة تقسرع صددي بومة التاريخ مني ما تريد ، في صناديقي كنوز لا تبيد : فرح الايدي التي اعطت وايمان وذكرى ان لي جمرا وخمسوا ان لي اطفال اترابي من حصاد الحقل عندي ما كفاني وكفاني ان لي عين الحصاد يا معاد الثلج لن اختساك

فكيف نتهم مثل هذا الشعر انه مشبع بجو الانحلال والانهياد ؟ بل كيف نستطيع ان نربطه بازمة الحضارة الاوروبية ان كنا نزعم ان اوروبا تعيش في جو من الياس والخراب كما يحلو للاستاذ شرارة ان يؤكد ؟ أنا لا اكتم ان الجو الشائع عند الشعراء الاوروبيين هو جسو قاتم ويائس . لكن الم نجد ان خليل الحاوي يرفع صوته عاليا ضد « كهوف العالم السفلي من ارض الحضارة » ؟ فكيف نلحقه بعد ذلك بسلسلة الشعراء اليائسين ؟

كلا . انا وائق ان الاستاذ شرارة لم يتعمق شعر خليل الحساوي، لانه لو تعمقه لادرك انه شاعر ضد الياس قبل كل شيء ، وان كسسان يختار الياس والرفض منطلقا .

رابعا \_ ولعل هذه النقطة هي اخطر نقطة في مقال الاسستاذ شرارة . فهو بعد ان يعضي في تحليل « انحطاط » اوروبا يقسول : « اما دليلنا نحن الشرقيين على انحطاط اوروبا ، فانه ماثل في ناحيتين الاولى انشاؤها اسرائيل . . والثانية تشعدها في الاحتفاظ بمصالح وامتيازات جائزة تنكرت لها في حياتها الداخلية وعملت على نشرها واستغلالها في سلوكها الخارجي » ا

قلت ان هذه أخطر نقطة في القال ، لانها تمس حياتنا القومية مباشرة . أذ يبدو أن بعض المثقفين المرب قد استبدلوا عقدة النقس

تجاه الحضارة الاوروبية بعقدة تفوق . ونحن اذا كنا نريد ان نتخلص من عقد النقص ، الا اننا نؤكد ان عقد التفوق لا تقل خطرا عنها . واذا كانت عقد النقص تضرب علينا جسوا من الياس واللافاعلية ، فان عقد التفوق تضع على ابصارنا قناعا ذهبيا كاذبا يمنعنا من رؤيب حقيقتنا وحقيقة واقعنا . وانا اقول للاستاذ شرارة : اذا كانت اوروبا منحيطة لانها اقامت اسرائيل ، فما شائنا نحن اذا كنا قد سمحنا بان تقوم اسرائيل في قلب بلادنا ؟ شيء جميل ان نلقي تبعة اخطائسسنا على غيرنا ، لكن الا نكون بذلك كالنعامة التي تدس رأسها بين الرمال فتظلس ال العالم بخير ما دامت لا تراه ؟

اما العليل الثاني على انحطاط اوروبا في رأي الاستستاذ شرارة فهو تهسكها بمصالحها الاستعمارية . وهناك نجد الاستستاذ شرارة يقع في خلط مربع . اذ يبدو انه لا يملك اي معلومات عسن الظاهرة الاستعمارية وعن اسباب نشونها وتطورها . ولو كان يملكها لما حاول ان يجعل اوروبا بجميع طبقاتها الشعبية مسؤولة عن الاستعمار بل على العكس ، فكما ان الاستعمار يسيء الى شعوب اسيا وافريقيا ، فانه يسيء ايضا الى الشعوب الاوروبية وخاصة الطبقات الكادحة منها ، لان الطبقات البورجوازية الاوروبية الحاكمة تستخدم الاستعمار لا كوسيلة لدعم مصالحها في الخارج فحسب ، بل في الماخل ايضا . فأثار الاستعمار الهدامة لا تنعكس على الشعوب الستعمرة (بالفتح) فعصب ، بل تمتد ايضا الى البلدان المستعمرة (بالكسر) ، واكبر دليل على ذلك ما يسببه الاستعمار الفرنسي للجزائر من مشاكل واضطرابات على ذلك ما يسببه الاستعمار الفرنسي للجزائر من مشاكل واضطرابات نفسها . وقد ادرك اليساريون الاوروبيون هذه الحقيقة ، لذلك نجد الصادفين يرفعون صوتهم عاليا ضد الاستعمار ، لوعيهم ان هذا الاستعمار يهدد شعوبهم كما يهدد شعوب اسيا وافريقيا على حسد

انا لا انكر ان الطبقات الاوروبية الكادحة ، وبتمبير اعم ، الشعوب الاوروبية ، غير مسؤولة عن الاستعمار . لكنها مسؤولة عنه بقسدر ما لم تستطع ان تقضي عليه وتتخلص من الطبقة البورجوازية التي هي السبب الرئيسي والمباشر لوجوده .

ونجد الاستاذ شرارة يرتكب الخطأ نفسه عندما يقول ان اوروبا قد تنكرت للمبادىء الاستعمارية في حياتها الداخلية وعملت عسلى نشرها واستغلالها في سلوكها الخارجي . وهذا غير صحيح . انها ليست اوروبا التي تفعل ذلك بل الطبقة البورجوازية الحاكمة فيها . ولكسن من الصحيح ايضا ان الطبقة البورجوازية الاوروبية تتصرف في الداخل بشكل ، وفي الخارج بشكل اخر . ان سلوك الطبقة البورجوازية هسو ، سواء كان في الداخل ام في الخارج .

انه سلوك طبقة مستفلة تستفل الشعوب الاخرى عن طريسق استعمارها وتستفل شعوبها بالذات عن طريق حكمها حسب مصالحها الراسمالية .

انني لاحمر خجلا اذ اضطر للتذكير بهذه الحقائق الاولية التي يعرفها ويقرها كل من لم يكن يمينيا في تفكيره . لكن ما العمل ما دام الاستاذ شرارة يرغمنا على التذكير بها .؟

## ··¥··

ولانتقل الان الى التعليق الثاني عن مقالي عن خليل حاوي وهو للسيد حسبن علي صعب . فهو يطالبني بان ادرس ثقافة الشاعر كي استطيع ان افهم رؤياه . وانني لانساعل : ما هي هذه الثقافة التي يطالبني الاخ الكريم بان ادرسها ؟ وما هو مفهوم الثقافة لديه ؟ اذا كان يمني بالثقافة كمية معلومات ، فانني اقول في صراحة انه ليسس من واجبي ان اقوم بجرد لثقافة الشاعر . اما اذا كان يمني بها طبيعة رؤيا الشاعر ومناحي تجربته فانني اقول : وهل في مقالي غير تحليل هذه الرؤيا حسب امكانياتي المتواضعة ؟

في الحقيقة ، انني لم افهم شيئا مما كتبه السيد حسين عبلي صعب ، وقد عرضت كلمته على عدد من الاصدقاء عمر أجموا منها ، مثلي ما يريد ان يقول .

أما اتهامه لي بانني حللت بعض القصائد « دون تعمق أو جهـد » ، فهذا رأيه . وانا لا استطيع الا ان احترمه . واما ان يزعم ان تحليله الذي كتبه عن قصيدة « البحار والدرويش » هو التحليل الذي يتوفر فيه التعمق والجهد ، فأنا لا استطيع الا أن ارفض ذلك . ودليلي على ذلك بسيط هو انه لم يفهم القصيدة لانه لم يفهم الرمز الاساسسي فيها ، رمز البحاد ، لانه قال أن البحاد « يمثل الانسان الغربي المفامر بحياته في سبيل اكتشاف المجهول والحصول على المرفة العلمية » . في حين أن البحاد ليس الا الشاعر نفسه ، الشاعر الذي هرب من الفرب الى الشرق عله يجد فيه الحقيقة التي لم يجدها هناك . ولو انتبسه الاخ الكريم الى مقدمة القصيدة النثرية لادرك ذلك . فالبحار ليس غربيا يغامر بحياته في سبيل المرفة العلمية ، بل هو الشاعر الذي يئس من الغرب بعد أن « طوف مع يوليس في الجهول ، ومع فاوست ضحى بروحه ليفتدي المرفة، ثم انتهى الى اليأس من العلم في هذا العصر ، تنكر له مع هكسلي . . فابحر الى ضفاف « الكنج » منبت التصوف . ولكنه « لم ير طيف ميت هنا ( في الشرق ) ، وطين حاد هناك (في الغرب) ، طين بطين !!)،

¥

ولانتقل اخيرا الى تعليق السيد كمال ابو ديب على مقالي عن «المهزومون ومشكلة التكنيك » . لقد ناقشت في مقائي ذات مشكلة الاخطاء التكنيكية في رواية هاني الراهب ، وحاولت ان ابتعد عسن التجريد والنظريات فاتيت لكل ما اعتبرته خطأ بشاهد من الرواية . وقد يكون لغيري رأي اخر في الرواية . ولو اردت ان ارد على كسل ما جاء في تعليق السيد كمال ابو ديب لاستفرق مني ذلك وقتا طويلا ، وقتا لا أضن به على نفسي اضن به على القراء ، لانني ساضطر الى الاستشهاد من جديد بكل الاخطاء التكنيكية التي ذكرتها والتسي لا ارى فائدة من تكرارها . ولهذا اكتفي ان اخذ مثالين عن طريقة مناقشة السيد كمال ابو ديب للاحظائي .

فهو يخصص اكثر من ربع مقاله ليثبت انني لم افهم الرواية . اما لماذا لم افهمها ، فلانني ، حسب رايه ، قلت ان مشكلة البطل فيها مشكلة جنسية ، مع أن الرواية في الحقيقة «قصة جيسل كامل . . . جيل رافض ، حمل صليبه وهو واثق من أن رفضه سيجعل منسه جيل الذبيحة » ، والان لنترك الكلمات الكبيرة ، ولنحاول أن نفهم ما قلته أنا حقا، لا كما حرف الاخالناقد عني، لقد قلتبالحرف الواحد «ماهي «المهزومون »؟ أنها تحاول ، كما هو واضح من العنبوان ، أن تكبون قصة جيل ، جيلنا الشاب ، المثقف ، الجامعي ، الذي يريد أن يعتبر المجتمع صفرا حتى يستطيع أن يعيش حياته بكل عمقها ، دون أن تحده التقاليد البالية التي هي ، في مجتمعنا ، من مخلفات القسيسرون الوسطى » .

هذا ما قلته بالحرف الواحد . فكيف يزعم السيد كمال ابو ديسب بعد ذلك ، انني لم افهم الرواية ، لانني لم افهم انها «قصة جيل »! في الحقيقة ، لقد اكتفى الاخ الناقد بتقطيع مقالي كما يحلو له ، ولم يحاول ان يربط افكاري التي ناقشها بسياقها . فلقد تحدثت حقا عن المشكلة الجنسية عند البطل ، لكنني قلت بالحرف الواحد ايضا ، بعد المقطع السابق : «هذا الصراع بين جيلنا الشاب والتقاليد ، حاول هاني الراهب ان يعبر عنه بقصة الحب التي ربطت الطالب الجامعي «بشر » بالطالبة « سحاب » . .

اذن أنا لم إنكر أن (( المهزومون )) تريد أن تكون (( قصة جيل )) .. لكني حددت بأنها (( تحاول أن تكون قصة جيل )) وأن هأني الراهب ( حاول أن يعبر عن ذلك بقصة الحب )) ولقد كردت فعل (( حاول )) مرتين غيّ قصد . وكنت أعني بذلك ، وهذا رأيي ، أن الرواية للللم تستطع أن تكون قصة جيل ، وأن هأني الراهب لم يستطع أن يعبر . بقصة الحب عن قصة جيل .

هذا مثال اول ، اما المثال الثاني فآخذه من مناقشة الناقد لارائي عن ذهنية ابطال الرواية ، فهو يقول : « ترى الا يتناقض ( ايا انا ) مسع نفسه ؟ الم يقل انليس لدى الكاتب وسيلة الا الخطب ( لتقديم شخصية البيطلة سحاب ) بينما قال سابقا « انها ـ اي شخصية سحاب ـ تتكشف لنا من خلال الأهان الإطلال الاخرين او من خلال المناقشات الفكسرية الباردة ، او من خلال الالسنة التي تريد ان تنال من سمعتها » ... الباردة ، او من خلال الالسنة التي تريد ان تنال من سمعتها » ... لكشف شخصية سحاب » ؟ ، كما يضيف الناقد : «اليس الحواد لكشف شخصية سحاب » ؟ ، كما يضيف الناقد : «اليس الحواد تصرفا ، اليست الحركة تصرفا ، ؟»

بمثل هذه الاستفهامات ، يريد الناقد ان يظهر تناقضي . حسنا ولكن يا سيد كمال ابو ديب: اين التناقض في كلامي هذا ؟ لا شك في انك فهمت ان الخطبة هي ذلك الكلام الطويل الذي يلقى من على منبر . ولكن كان واضحا من كلامي عندما قلت ان هانسي الراهب لا يملك غير الخطب ليكشف لنا بها عن شخصية سحاب ، انني اعني بالخطب الوصف الذي نتلقاه من اذهان الاخرين ، او من خسلال المناقشات الفكرية الباردة ، او من خلال الالسنة التي تريد ان تنسال من سمعة سحاب . لقد قصعت بتعبير الخطبة اذن كل نثر يخلو من الحركة سواء كان هذا النثر خطبة حقا ام مناقشات باردة ام وصفا من الحركة سواء كان هذا النثر خطبة حقا ام مناقشات باردة ام وصفا خلال الحدث ، بل من خلال الحوار » . وعينت هذا الحوار علسى خلال الحوار الفكري الصرف » ، اي الذي يخلو من الحركة ، نهسم ، ان الحوار تصرف ، لكن عندما يكون حوارا حقيقيا ، اي حركة ، وهذا ان التقدته في حوار هاني الراهب.

لقد كتبت حتى الان مقالات عديدة عن « المهزومون » ووجد من قال عنها « انها قمة فنية تنبيء ان عبقريا قد ظهر » ، وقارنها اخر برواية « الصخب والعنف » لغوكنر ، وتحدث كثيرون عن ازمة الجيل التسي تمثلها . حسنا ! لقد قلت رايي فيها ، وحاولت قبل ان احلسل ما تريد ان تقوله ، ان اتساءل هل هي رواية حقا ؟ وانني لمرة اخرى اؤكد : هل هي رواية حقا ؟

وبعد ، لقد قلت في مطلع ردي انني ما كنت لاكتب ما كتبسه لو لم يكن السادة المناقشون قد اثاروا قضايا خطيرة تتعلق بحيساتنا القومية لهذا فاسمحوا لي ان انقل لكم هكا المقطع من تعليق السيسد كمال ابو ديب الذي دفعني الى الرد . لقد قال : « اما عن رايه ( اي رايي انا ) في ان ازمة بشر ازمة جنسية قبل كل شيء . . فيكفي ان اقول انه اجرم بحق « المهزومون » وبحق جيلنا باكمله . . لان ازمتنا يا عزيزي ليست ازمة جنسية بقدر ما هي ازمة وجود ضائع . . وشباب بلا قضية . . ولا نبي جديد . . ولا ايمان . . ولا قيم انسانية . .

انا لسبت همن يحبون الاستذة الاخلاقية . لكن اذا كان هدا جيلكم حقا يا سيد كمال ابو ديب ، فانني افخر بان اجرم بحقه. لان جيلا بلا قضية هو اصلا جيل لا حق له لنجرم ضده .واذا كنتمنشباب بلا قضية ولا قيم انسانية ، فلماذا تكتب ؟ وهل يكتب الانسان الا ليدافع عن قضيته ؟

حقا يا سيدي أن أزمتك أزمة وجود ضائع . لكنها أزمتك أنت وحدك فقط ، لا أزمة جيل باكمله. فأنا أيضا شاب ، ولعلني أصفس منك سنا ، ولكني لم أصادف أحدا أبدا ممن تتحدث عنهم ، اللهم الا من بين أولئك الذين « لا يملكون أياما بأئسة » على حد تعبير الصديق زكريا تأمر . . أنا أيضا من عمرك ، يا سيدي الناطق بلسان الضائمين، لكني من جيل ربما لم يكن قادرا على تحقيق ما يريد أن يحققه ، ولكنه واثق ، على كلحال، مما يريد أن يحققه !

دمشق جورج طرابیشی