# الرمزفي رواية «السام « بقرم المسام المركفي رواية «المسام المرفوس

تنطوي بعض الاعمال الادبية على كثافة شديدة تهز خمول النهسن، وتجهد الرؤية التي تتلمس مسلكا يقودها الى صميم العمل ، حيث قاعه وقمته في الوقت ذاته .

ورواية البرتو مورافيا ((السام)) ، هي بلا جدال ، مثل واضحح على ذلك انها مثقلة بكثافة صميمية توقظ ، وترعش كأي تماس مساشسر مع العري . كثافة خاصة تنبعث ـ ولا مفر من تحديد ذلك اذا شئنسا ففي اسرارها ومضامينها ـ من عمق القضية المطروحة في الرواية اولا ، ومن تعقد مستوى المالجة ثانيا . فللرواية ملمحان : خارجي شكلي يكتظ بالروائح البشرية ، وانفاس الواقع ، وباطني يثوي في الاعمساق الابعد تتعرى الشخصيات فيه من شكلياتها ، وتكتسب تجريدا حيسا يعيد للقضية، بطرح رمزي بالغ العمق والنفاذ ، كليتها واصالتها النهنية.

ولا غرابة في هذا ، فرواية « السام » في جوهرها تجربة فلسفية مثيرة ترمي الى دراسة قضية ميتافيزيكية بحتة على منعكس انسساني ، بصورة يتواجد فيها المنصران الاصيلان للنداما الازلية : الذات الانسانية والمالم . ويظل للقضية أيضا بعض تجريدها وذهنيتها .

والتجربة مبنية باحكام شديد يتاتى من الترابط التلقائي والوحي بين وجهي العمل: الخارج والداخل . فيفضي أولهما الى الاخر، ويكمل بواقميته الثقيلة تجريد الرمز الجاثم وراء السطح.

ان خارجية (( السأم )) ، وهي ذات سمات واقعية صلبة ، تصنصع خلفية ممتازة تعطي الرموز شروط تفاعلها الملائمة ، وتكسب الحيساة الباطنية للرواية تجسيدا بشريا يفني التعبير المسساوي في الدراما، ويزيده حقيقية ودلالة . والاحداث التي تتالى ثقيلة . . هزيلة لا تساوي شيئا بذاتها ، بل بقدرتها الايحائية في المستوى الرمزي الذي ينطسوي على المضمون الفلسفي للرواية .

ومن هذا المنظور بالذات ، ينبغي ان نتأمل هذا العمل - الفزع -عندما نحاول التغلفل الى صميمه ، والقبض على دخيلته .

ان دينو ـ وهو بطل الرواية ـ ليس مجرد انسان في وضـــع شخصي خاص ، كما يقدمه لنا الشكل الخارجي ، بل هو ـ على المكسر ترديد مماصر لابطال المآسي اليونانية القديمة الذين كانوا يرمزون الـى الانسان في عموميته وتجرده ، ويلعبون ادوارهم الفاجمة في اطار معبـر يومىء الى شمولها ، وجذريتها في الوجود الانساني.

وهذا \_ لا شك \_ ما يمنحه اهمية مبالنسبة لنا ، فهو ببعــــف التخطي تجربتنا او نموذجنا الذي يطرح \_ من جديد \_ ، وبتضحيـــة هائلة ، الشكلة بكل ثقلها وقدمها وياسها . ( كمرسول ) (۱) كــاموه كشف للحقيقية المرة من غير زيف او تضليل ، وبصورة تهب الروايــة طابعا اسطوريا ذا ذاتية خاصة توائمه مع طبيعة العصر ، ومع التغيــر الطارىء على المناخ الذي يؤطر قضايانا الاساسية الثابتة .

انه ، وبحركة تجريد طبيعية وغير متعسفة ، الانسان . . بطلسل المساة الصميمية الذي يستيقظ على عالم فارغ من التبريرات . تترابط الاشياء فيه بآلية مزيفة وهزلية . تجميد « مادوزي » يثير الضحسك والاشمئزاز معا على حد تعبير ( سارتر ) . أو بكلمة اخرى ، عالم ناقص يعجز كليا عين اقناعه بوجوده الفعلي . ونقص الواقع متوفر دائمسا، لكنه لا ينكشف الا تحت وهج الوعي يتسلط عليه ، ويفضحه . ودينسو،

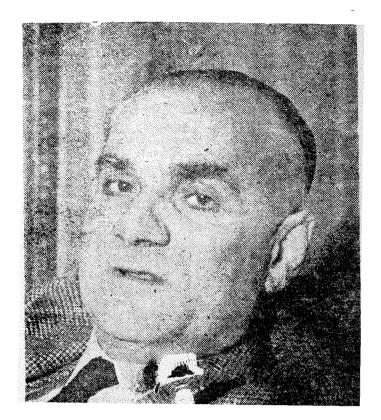
منذ الصفحات الاولى ، يقدم نفسه الينا من خلال عنف صامت عنطوي على عذاب اصيل ورتيب . عنف ، لا نقاش ، ينبع من يقظة وعيه الطويلة وارتطامه الموصول بالحقيقة ـ واقع الماساة المريع ـ . . هذا الارتطسام الذي ينبت السام . سام مفاير « ليس عكس التسلية ، بل انه يشب التسلية بما يخلفه من شرود ونسيان . ان السام في نظري حقا نسوع من النقص او عدم التلاؤم ، أو غياب حس الواقع » . . . الفطاء القميء والاحساس الواعي باللامعقولية ، حتى ان الكاس تغيب نهائيسا خلسف انعدام ـ مرعد ـ ، فلا يستطيع معاودة الاحساس بها الا بتهشيمها .

وهذه الوضعية مماثلة لحالة « مرسول » كامو ذي الشعور الثقيل . . الشوه بالواقع ، حتى ليلوح ان هذا الواقع ايفسسا غائب خلف الاصطدام الخانق باللامعقولية . ولكن ، بينما يعاني « مرسول » ذلك على مستوى الحس فقط عاجزا عن وعيه ، فان دينو يعي مشكلته ، ولا يمل تحليلها ، واضاءة شتى جوانبها ومنعطفاتها . مما يعطي التجربسة جدتها او تميزها . فالقضية مطروحة هنا على مستوى عقلي يزخسس بالتحليل والرؤية الواعية ، ولا يكتفي بالماناة الانفعالية ، المبهمة في أغلب الاحيان . وبطل «السام» يعرف بتأمله الاستبطاني المرهفوالستمر مازقه الصعب ، ولا يعجز عن تسميته بكلمات قليلة وبسيطة ، حينمسائي يدعى لذلك . انه انفصام العلاقة بينه ، وبين هذا العالم السينمسسائي الزائف الذي يصفه كامو بأنه لا معقول وحسب . الاشياء كلها هناك. وهو — هنا — وليس بينه وبينها شيء قط . فراغ فسيح من اللايقسين كالفضاء النجمي ذاته .

والجدير بالقول ، أن أنقطاع الارتباط مع العالم ، أو غياب الشعور برسوخ العلاقة به ، ليس بالامر الهين او المحتمل . أنه كحرمان الانسان أرضا يستند اليها بقدميه اللاغبتين ، أو كتعربته من الثقة والقائه فسي دوامة تازم نهائى يكتنز بالشك والقلق بأسوأ معطياتهـما النفسيـة. والانسان حين يضيع وتده الذي يسمره الى العالم ، أو يوهمه بــــذلك، ينزلق ـ دون مشيئته ـ الى لجة ميعان ممدود . متهافت ورهـادي، تنعدم فيه الصلابة ، ويضيع منه اليقين ، فيتخبط في جوف اليسوعة غارقا ببطء ، وبوحدة مرعبة مسمومة . ذلك أن الاخرين على الرصيف الثاني . هناك .. لا يسمعون .. لا يبصرون ، تفسل طمأنينة مصنوعة .. كاذبة وساوس صدورهم ، وتمنحهم نعمة النعاس الابيد . فالعسالم موجود بكفاية ، أو العالم خارج دائرة السؤال ، لانه ليس هنالك سؤال، والمشكلة ملغية بالوراثة . لقد عرفوا \_ منذ القديم \_ كيف يعقـــدون روابطهم - العيشبية دائما - مع هذا العالم . روابط مزيفة حقا، ولكنها التخدر الهروبى الضروري الذي يعطيهم يقين الوجسود ويحصنهسم ضد الانعتاق من كل الاوهام ، فلا يخبرون بذا للجحيم الرصيف الاخسر، حيث لا ارض ثابتة . ومع هذا فعلى دينو أن يقف ، وطبعا دون معسونة التصور اليومي الابله .

ان لعبة ((العيش البشري)) المكرورة ، التي تدور ككل يوم ، عبس المصور . والتي تسد بتجاهل تافه كل الفجوات الفاغرة بين الانسسان والعالم لا تنفعه ابدا . لانه ، مدفوعا باشمئزاز وعي نائر ، لا ينسساق اليها بالمرة . وتأزمه في جوهره - عبارة عن رفض ثائر ، ومنذ حداثة بعيدة ، لهذه اللعبة . فهو لا يقبل عالم أمه وشكلياتها التي تهبهسسا الوثوق ، وتحميها من ((الانفقاد)) النفسي ، او لا يستطيع أن ينسدرج في حركة ((الواقع التافه)) الرتيبة والرخية لاغيا انبعاث الشكلة مسن

<sup>(</sup>۱) مرسول هو بطل رواية « الفريب » لالبير كامو .



جنورها . ان أمه المنتهية الى حبرا للمال، وألى عاداتها الدقيقةة واحترامها اللاعتناهي للشكل ، والتي تمثل بصوفية مضحكة « الاسسرة المالية - النبيلة جدا ، العريقة جدا التي لم يحدث لها في الماضيان سئمت قط ، لانها كانت دائما في علاقة مباشرة ومحسوسة مع الواقع » حقد الام ، تثير اشمئزازه ، وتغثيه . حتى انه ، عندما يكون ذاهبا الى مئزلها ، يحس بنفود ، وكأنه يعود الى الرحم الذي حمله جنينا . ولهذا لا يحتمل البقاء معها اكشر من ساعات بفر بعدها مزدريا زيفها ، هادبا من غناها .

والغنى - هنا - يث يراستطرادا لا بد منه في هذه الدراسة. اذ انه أهم العناصر التي تبنى بها الخافية التي تحدثت عنها سابقا، فهاو، بالاضافة الى كونه التيسير الميشي للتأمل الفلسفي ، اداة فعالة لاجبار الواقع على بغل نفسه برخاصة ، مما يحرم مالكه ، المبصر بالتحديد - من الانتماء الى آهداف مادية ، واستفراغ طاقات القلق في مطــــالب مباشرة ، ومحسوسة .

والواقع ، ان معظم الروابط المتدة بين الناس والعالم هي احلام معيشية مادية يتحدد النزوع بها-، ممثلة الاوتاد البعيدة التي يرتبــط الوجود بكل ديناميته وقدرته الانجازية بثباتها ومتانة صلابتها.

- انتحار مارلين مونرو التي امتلكت كل رغائبنا المادية دفعة واحدة ، مختزلة بذلك التحقق الكلي لاهدافنا التي تصلنا بالعالم في العادة ، يرقى الى مستوى الاعتراف بلا جدوائية هسنه الروابسط ، وعجزها الفاضح عن اقامة أية علاقة هادئة ، راسخة مع العالم . . هنا المجز الذي لا ينكشف الا بنظرة من أعلى . نظرة بالسسة تتضمن عسلى الدوام امكانية انتحار ناضجة . -

ومن غير شك ، ان بطل السام يبغض من اعماقه الوضعية التي تتيح له مثل هذه النظرة . ففيظه من غناه لا يغتر لحظة ، حتى ليحاول، بصبيانية تعيسة ، ان يصير فقيرا . ناسيا ان انسانا له ام غنية يمتنع عليه الفقر ، ويستحيل . ولو تعمقنا . في الحقيقة . هذه المحساولة الدائبة ، لوجدنا انها تنطوي على معنيين مزدوجين ومتناقضين . فهي، من جهة ، ادانة لكل العالم الذي تمثله أمه ، وفشل في محاكاة بشسسر

هذا المألم بالانتماء الى النقود . . رنبنها وكمينها . ومن جهة ثانيهه حنين مبهم لوضعية الاحتياج التي تولد اهدافا مادية تعوض، او تلهي عن المشكلة الاساسية ، وهو حنين لن يشبع بالتأكيد . بسبب اصسراد وعيه على الا يخون نفسه وأو حاول ، ولانه غني ـ جدا ـ ولو كره.

ثهةرابطة انتمائية اخرى ذات اهمية خاصة في الحياة البشريسة. وحي العاطفة . اذ ان الام ـ مثلا ـ تكتسب بتعلقها الشديد بابنها ثفسلا واستقرارا . والعاشق يعقد تواصلا مكينا مع الاشياء من خلال حبــه لفتاته . ولكن ، بالنسبة لهؤلاء اللعونين بيصيرتهم ، ليست العــواطف الا استجابة ساذجة للخديعة . ولذا فانهم يتجنبونها ، او يعجــرون عن تحصيلها . ولو سالنا دينو : ـ هل تحب أحدا ، بما فيه نفسك ؟ لاجاب على الفور اجابة مرسول لماري : ـ لا .

واذن ، فهو محروم ایضا من تخطیط الصلب التسبي یتلمسها، بایقاعات عاطفیة جامحة تستنزف امکانیة ((الیقظة)) کلها، وعلیه ان یتقری دربا اخر .

في شارع مارغوتا ، بعيدا عن عالم امه اللاحقيقي ، وفي جو خانق من الرفض . يحاول ان يعقد رابطنه مع العالم بواسطة التعيير الفني. وعقد هذه الرابطة هو حالة عقلية ذات معطى نفسي. ولكن ، ما دامت سينمائية هذا العالم تجرده من ثقله ، ومن واقعية وجوده ، فـــان الادراك يظل فارغا الا من وضعية الغياب فلا ينتج شيئا . والرســام محتاج ـ بالفرورة ـ الى موضوع ، او الى رباط عقلي مع هذا الفباب الصامت ، والساخر الذي يدعى عالمنا . فاذا انعدم الوضوع ، وخــلا الصامت ، والساخر الذي يدعى عالمنا . فاذا انعدم الوضوع ، وخــلا اللوحة المتكنة على مسندها ، مصرحا بغشل التعبير الغني في اعطائــه الاحساس بوجود الاشياء الذاتي . وعندما يضع لوحة بيضاء مكـسان المؤقة ، ويوقعها بالسمه ، ثم يتركها ، وحتى نهاية القصة ، مستنـــدة الموحيدة التي تحكي حالته : المهانة الدائمة لعبثية الواقع النــافص، وغياب هذا الواقع النــافص، وغياب هذا الواقع بسبب لا حقيقيته وانسلاخه من الوهم ، بعيدا عـن ارادة الادراك .

ولا بد ... هنا ... من توضيح آن الماناة من الاحساس باللاحقيقية انما تنبع ... بالدرجة الاولى ... من تضمن هذا الاحساس وعيا نظريسا بان هنالك حقيقة . الامر الذي يهيج «شبقا فريسيا» للقبض على هذه الحقيقة واصطيادها . وجميع « الغرباء » يعسرفون هذا الشبسة، ويتصرفون وفقا لدفعه الذي يشكل حافزهم السلوكي الوحيد . فاذا علمنا بعد ذلك ان هذا الشبق .. رغم سطحه الساكن ... عنيف بركاني يتوتر بين السلب والايجاب في اطلاقهما ، وبصورة معقدة لا تتوضيح الا على ضوء الياس الازلي الذي يترصد اشباعه دوما ، عرفنا الخطسر السامت الذي تنطوي عليه حياة المريض بالسام ، والذي يتحفز أبدا للانفجيار .

وعادة ، يحاول كل سئم ان يجد وهما شخصيا عن الحقيقة يستغرق شبقه النابع في اعصابه ، ويحدد لنشاطه هدفا ما . وهذا الوهم، عندما نرد له اصالته ، هو الرمز الناتي لهذا العالم الاخرس . . اللامبالي ، والمنضم في غياهب صمت لا انساني على الحقيقة المنشودة . ولهسلا تسم العلاقة به بكثافة من الغرابة والكثافة والشدة . وتتجاوز النتائج الشكل المعروف لتلاقح الطاقة مع الهدف ، فتسقط في غلو وتطسيرف مؤسيين.

واختيار هذا الوهم لا يقوم غالبا على انتخاب عقلي دقيق او بعد تمعيص وتدقيق ونظر . بل س على العكس س كثيرا ما ينبني على دد فعل عابر تبرره الحالة النفسية السيئة . . المضناة . انفجار مباغت في سيولة الحياة . . حرمان مادي محسوس ، ويهيج الشبق الفريسي آملا انه وجد المسارب التي يلج فيها ، وتتفرغ طاقاته وحرارته في اقنيتها. ويولد ظن ، ثم شعور س لا عقلاني بالطبع س بثقل حقيقية ما داخل هسذا الشيء . يتحقق بهذا وهم شخصي يزداد قوة ونفوذا كلما ازداد امتناءا. حتى ان هذه العلاقة تترجح الى نهائية متطرفة ، هي التي تفجر العمسق

المأساوي للاسطورة .

ولا فائدة في هذه العلاقة من تقييم السلوك بمقاييسنسا اليومية التقليدية . لان ذلك غير عادل ، وقاصر نهائيا عن فهم موضوعية هسئا السلوك وجوهره . ولن يثمر مثل هذا التقييم ابدا الا بضع احكسام سطحية . . شائهة ، تصنع ـ بحتمية ـ ذلك السوء التفاهم الدائم بين الد «هم » ويسميهم كولن ولسن « ذباب الشارع » ، وبين الد « هو » دينو . . على سبيل المثال.

ولا ينبغي الان ان ننسى هذا لحظة واحدة ، لان على ضوئه ، وما سبق من ملاحظات ، يمكن فقط ان نجد المفتاح الذي ينكشف لنا كنه هذه الصلة الغرببة التي ربطت دينو الى سيسيليا .

ومن الواضع ، ان هذه الصلة بتطوراتها ، وانارها تشكل جهوهر الرواية ، وابتداؤها يعني مباشرة ما انتقال الصراع الدرامي السي مجال جديد . . مجال فسيح ، وقمي ، كالمركة الفاصلة يستقطب كهل قدرات الصراع متكاملة ، ويلقيها في تواجه محدود وناضج يهسب التجربة ابعادها القصوى ، ويفضى بها الى خاتمتها المحتومة .

ولعل دينو كان يحس ، ولو بابهام مربك ، نهائية التجربة هـــده الرة . فيصف شعوده وهو يتردد في التعرف على سيسيليا بانه «شعود الفثيان الخائف الذي يحسه جميع الذين يجدون انفسهم على عتبـــة واقع مجهول وغامض ، أو ربما ، بكل بساطة على عتبة الواقع لا اكشر، الواقع الذي الفوا منذ وقت طويل الا يفهموه » .

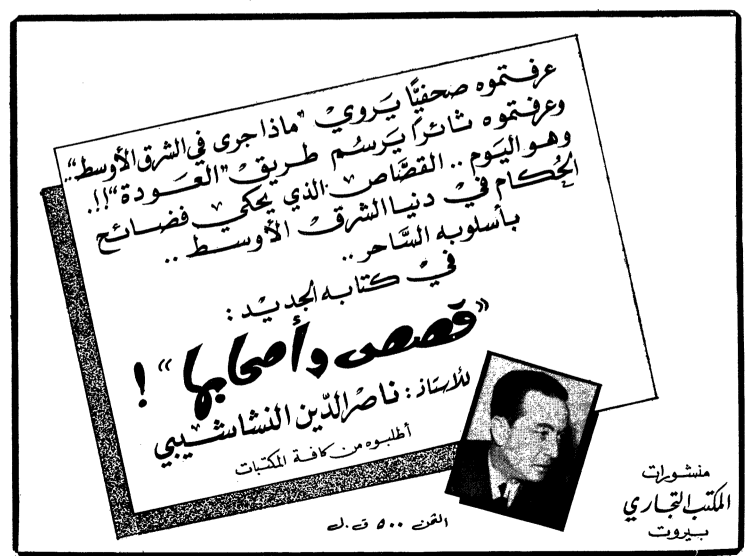
ويحاول الفران ، لكن الحافز السري يتغلب ، ويوميء بيده الى سيسيليا كي تعود ، ظانا انه يرفعها ليرمي السيجارة فقط .

وما كانت هذه العودة في بدايتها تمني شيئا ، لانه لا يلبث ان يقع فريسة سأمه الذي يفيب سيسيليا ، كفيرها من الموجودات ، في انعدام مرهق وخانق . وعندند ـ بحثا عن النجاة ـ يحاول ان يتخلص منها ولكن ، يا للمفاجأة ، في اليوم الذي يقرر تنفيذ ذلك ، ترفض بسلل نفسها المعتاد ، ولا تأتي ، مثيرة بهذا الدافع المباشر لبدء المسسراع المختزن والر . ان امتناعها عن المجيء يصبح معادلا لكونها حقيقية، وممكنة الامتلاك . والواقع الذي يخفيه ضباب السام هو منذ الاساس واقسم مبدول لا يعرف الرفض . واقع لا حقيقي وزائف ، على عكس سيسيليا التي كانت تصير ، وهي تسير الى هدفها في اليوم التالي ، وعينا دينو مسمرتان على ظهرها تتبعانها ، الحقيقة « طبعا وهمها فقط » الجديسترة بالامتلاك حتى الهوس .

هنا تنجاي كل الرموز التي تتشابك منذ الانبتركيز متعقل ومدروس: الانسان والعالم والمرآة .

والعلاقة بين دينو وسيسيليا لا معنى لها لولا انها تجسد هيذه الرموز، وتضع لها مدار حركتها، وتماسها اليائس. ولا ريب انالرواية تكسب اعماقا واسعة وجديدة على ضوء رمزيتها. فسيسيليا ليست مجرد فتاة مراهقة نصفها ناضج، والاخر طفولي، وانما هي تمثيل بارع التصوير لعالمنا الصامت، المتجرد، اللامبالي، الحيادي، الذي ياخذ ولا يعطي. ووجودها غارق في سنلبية قاسية فظة. فهو مغلق. راكد لا يتجاوب ولا ينكشف قط. تماما كهذا العالم الذي يرتظم به الوهبيالخنين البشرى عبثا.

ويعتمد مورافيا في الايحاء بهذا التمثيل على رسم حركات وكلمات



سيسيليا بدقة مدهلة . فهي الية ، جوفاء ، فارغة من كل استجابـــة كنثار صحراوي .. كلامبالاة مطلقة ، مقطعة الارتباطات ، لا تتصادى . لا تمنع . لا تعبر . لا تطلب . لا تشرح . لا تفهم . لا تبالي. حياة مسدودة وعاقر تظهر نفسها في سلسلة افعال جامدة ، مكشوفة بقسدر ما هسي مستغلقة وغامضة . ودائما خلو من التظليل الانساني الذي يسلون به الانسان لغته وحركاته متلمسا « أنسنتها » واخراجها من حيز الجمود ، واللااكتراث ، والغرابة . وحينما تصفها والدتها بحزن : - أه . . أن سيسيليا لا تحب أحدا يا برفسور . تعبر ببساطة دقيقة عن اللامبالاة الكونية التي نحيا في جوفها ، والتي تعطي « شوق التواصل » فظاعته وشدته کما سنری فیما بعد ..

أما دينو ، وقد صرنا قادرين على تمييز ملامحه ، فان الفسسادق في الانقطاع . لا يعرف كيف ينفذ من حصار اللاحقيقية وتفاهة الواقع لوعيه . يدوم في أعماقه شبق لاهث للتواصل مع الصلابة ، مع عسالم يقيني لا تنعدم فيه الاشياء تحت ضغط التزيف القديم ، الموغل في القدم حتى لكانه يحمل نفس اصالتنا . وهو وسط دوارة من اللاشيئية الجاثمة ، كالضوء الباهر الابيض ، على عينيه ، ينقب بكل قدراته، وبشكل صامت عن « وهم » يتجلبب بمسوح - الحقيقة - ، أو يجسدها في أعماقه اللاغبة ، المغممة بالتوتر والتوقع .

حقا ، هو لا يعلن لنا أنه يبحث . بل يبدو ، في الفصــل الاول، وكانه يتعايش مستسلما هادئا مع أزمته . مسميا سامه بأنه نوع مسن التسملية . ولكن ـ وما اوضح ذلك! ـ لا يمكن تفسير ذاك الاحسساس العادى بحقيقية سيسيليا على اعتبار انه وليد لحظته كشعور جد طبيمي. وانما يفهم فقط على ضوء كونه مختزنا منذ بعيد ، ناضجا يترقبسانحة وحسب لكي ينفجر بملامحه الرضية . . الشديدة التطلب . انه - بتكرار التمبير \_ دفع التوق الفائر للتواصل مع عالم حقيقي . توق شبقسي فريسي ، ينتظر المنفذ . . اللحظة المباغتة التي تحمل على جوانحها سواء بسبوء تقدير ، أو بصدفة ، أو بعقلانية غامضة ، لا فرق ، التوهم القدري الذي يحدد الشكلة . يؤطرها ، ويكثفها في ترابط جد بسيط ، ومتزاحم بالضفوط .

فانفلات سيسيليا ـ خيانتها التافهة \_ تتوافق \_ بآلية معقدة \_ مع غياب الحقيقة نفسها في دخيلة دينو ، حتى ان هذه ال سيسيليسا اللامملوكة تنزلق لا شعوريا لتاخذ مكان هذه الحقيقية وسمتها مزعزعة مظاهر الهدوء ، او التسليم السابقة . تلك ساءة صفر هائلة . وتبدأ اثرها مسيرة طويلة وشاقة تتلمس ، وبالحاحمتزايد عناقا مع «الحقيقة» تحت وهج الشمس وفي النور الدفاق الذي يمحو كل فجوات القلم، والظلال . وقد يكون من حق دينو ان تتضمن مسيرته بعض الامل، أو قليلا من المنمطفات الفامضة التي تخبىء حتمية النهاية . لكن مورافيك وهنا يكمن تفرده في المعالجة ، يرفض ان يتسرب أي انخداع الى سياق

التجربة ، ويحرص على أن تظل كل الاحداث على صفيدها العقسملي، وداخل اطار من الانكشاف النظري يعمق قسوة النتيجة ، ويؤكد حتميتها بشكل مغزع .. موحش . ان دينو ، غير مسموح له ، بمتابعة خيالات ذائفة لا حقيقية ، لان مراة مرعبة تحاصره ، فلا يستطيع منها فكاكا . مراة صادقة جدا، قريبة ومرعشة كرؤية رحشية. ذلك دور باليستياري، الرسام العجوز ، ذي الشعر الفضى الذي كان مولما بسيسيليا ، والذي مات بسبب شبق لا يصدر \_ هو الاخر \_ عن حاجة جسدية ، بل يفوره توهم بائس كالسراب دائما يلتمع ، ودائما لا يمسك . ودينو ، متابعاً شعوره الفامض ، كان يعرف قعمة باليستيمساري

بما تسمح به لهجة سيسيليا من العقة ، كان يعرف انه ، في غمرة ياس تنتفى فيه كل سلطة للمقل، شرع ينتحر اماموعيه المشلول دون ان يستطيع توقفا او تراجعا . كان يبدد نفسه في فمل حب موصول ، نهم ، لا يخمد ، ولا يثمر صارخا بشبق قاتل : « استمري ... استمسري ... استمري اديد أن تستمري دون أن تهتمي بي . حتى ولو اعتسارضته حتى ولو انزعجت ، وان تميتيني ، تميتيني حقيقة » .

وفعلا كان ما يبحث عنه ، حينما ننزع غشاوة الوهم ، هو الانتحار ياسا ، واعترافا باللاجدوى . وهذه التجربة العاكسة تتضمن معنيين . . الاول هو انها حكم عقلي مسبق على مسيرة دينو دائم المسول امامه . والثاني هو انها تجربة اخر .

وقد بلوح منطقيا أن يحجم دينو بعد ذلك عن التردي ، والانسؤلاق على نفس المنحدر ، والى نفس القاع . نعم منطقى ، بيد انه لا واقعسى بقدر منطقيته ذاتها . فان اليأس الماثل لا يكون عائقا امام مسسسساشرة هذا الاغتراب الباحث ، ولا يهدىء جموحه ، كما ان تجربة الاخر لا تعني شيئًا البتة . هي توضح مصيرنا . ربما. ولكنها لن تطفيء ابسسدا تشبوقنا وظمأنا اللامتناهيين للقبض على اللغز المحير . ودورها كله ينحمر في كونها معرفة لا مجدية لليأس تزيد المحاولة عنفا وامضاضا .

وهكذا ، فرغم انفراز عيني دينو بمرآة مستقبله ، يندفع بلا تسردد، مهتاجا للقيض على الدخيلة السرية التي بدت له مسسن خلال تكتمها وامتناعها معقولة وحقيقية بشكل جهنمي الاتادة .

وعملية القبض هذه كانت تاخذ مسارين متوازيين : العوار وفعسل

غير أن استنطاق صمت العالم ، حياده ولا مبالاته وهربه ، بواسطة السبر العقلى كانت دائما من اشق الامود واعمقها . ومن البسين ، أن الحوار البارد ، المقيق الذي كان دينو يلجا اليه ليس الا محاولة تعرية عقلية للدخيلة ، ولكن العالم اللاشخصي لا يعرى بسهولة ، وانطبساق شفتي سيسيليا المزعج ، والمثير هو بمثابة دفض الاستجابة البهسم للنفاذ الرياضي الى كثافة المالم الصماء . هذا الرفض الذي يقسسوي دافع الانغماس في السيار الاخر ، تعويضاً على الستحيل الاول ، ولذلك ينجرف دينو بعمى هائج ، بعد أن يقتل تجرد سيسيليا الحواد ويسمده، الى مضاجعتها مرة ، ومرة دون تفور . . دون امتلاء لباليستياري . . . مراته المريمة .

وفعل الحب في رواية « السنام » لا يعني اشباعا جسميا لحساجة مثارة ، او تجاوبا متناسقا لنداء طبيمي. بل هو رمز محض ، وتكفسي مقارنة بسيطة بين هذا العمل في رواية « عشيق الليدي تشاترلي » مثلاه وبينه في (( السام )) لنتيقن من هذه الرمزية .

ان تضاجع الليدي مع عشيقها وقتمًا يبلغان ذروة اللذة كـــاف بذاته ، لانه الامتلاء الذي يسحق القلق ، ويبعد الضياع داميا مرسساة السفينة الى القاع . وانفمالاتهما في هنيهة الذروة تزدحم دائما بلهثات نشوة كلية تتدفق في قنوات جسديهما كانشاد كوني غامر ، يتنسساهي من اعماق العالم .. من جذوره البعيدة . ( الجذور البدائية لكل جمال مطلق) . فيرسخ وجودهما، ويمتنه برباط محكم - اذلي - . وعنسمها كانت الليدي تشاترلي عائدة ـ غسق احد الايام ـ من الفابة ، حيث نالت متعتها « كان العالم يبدو لها كالحلم ، واشجاد الحديقة تنفتح



وتتطاول كاشرعة سفينة راسية . والطريق التي تصعد الى القصــــر تتاجج بحياة أبيدة » .

ولا شك ان هذا الصفاء النفسي الذي انعتق من التوتر ، والسدي تبع اشباعا جسديا يتباين سجنريا مع ذلك الاعتكار المقلق ، المتسامي الذي كان يختص باطن دينو كلما اوغل في فعل الحب . فهناك تنسست الفجوة ، لانها في اصلها عبارة عن الاعتساف الذي يحتبس صسسوت الطبيعة الاولى ، حيث تلج الحياة في الحياة ، كجمال بسيط ، قسوي وحار ، او كانبعاث كياني متوهج . اما هنا فان المضابعة تسرب وتلاش، ايفار للفجوة الاشد تعقيدا ، وتداخلا ، وتجسيد منهك . . انتحساري العبث المطلق . ودينو لا يمتلىء بغمل الحب ، ولكنه يتفرغ ويزداد نهما الديمة الوشم مع ن اشباع شبقه اللامتناهي . وقد يبين هذا غامفا الديمة فعل الحب دوره في الرواية كصلمة فيزيسسكية ذات مغزى ميتافيزيكي ينجلي بالاعتباد الرمزي وحسب . انغوصدينو نحو الدخيلة يريد تسميرها وامتلاكها بالاعتناق يماثل او يساوي المحاولة القديمة ، يريد تسميرها وامتلاكها بالاعتناق يماثل او يساوي المحاولة القديمة ، وشبيته في مفهوم واحد يمتلك عبر عمل اغتصابي سريع فينغمر اللهسن وتغم النفس بهدونها القدس ، ودعتها الصوفية .

ولكن بما ان ذلك هو المستحيل الذي هدم كاليجولا من قبل ، فان الاتصال الجسدي يغدو عدابا سيزيفيا بلا تنقية ، وبلا مداورة ينساب خلال الرواية في ايقاع مأساوي .. رتيب ومرهق كالاصطدام المتكسر بالفراغ ذاته ، او كترديد فجيعية الدراما البشرية النابعة .. في راي كامو .. من ذلك الحنين الى الوحدة ، وتلك الشهسوة السي المطلق . (والامتلاك الجسدي لم يكن في العادة الا تكرار امتلاك ذهني سابسق. لقد حاولت طويلا ان اقسو معها واضعها ، واشدها ، واعضها والسيج فيها . ولكني لم اكن امتلك سيسيليا ، فقد كانت في مكان اخر ، مسن يدري أين ؟ وانتهى بي الامر الى ان سقطت واهن القوى ، ولكنني ظللت ممتلئا بالغضب ، خارجا منها كما اخرج من جرح لا فائدة منه » .

وعبثًا ، يحاول أن يرفع الصخرة الى القمة الشاهقة!

يجهد اولا في كشف خيانتها معتقدا ان هذا الكشف من شانه ان يفيء سربتها ، ويغضح « البساطة الكدرة اللغزية لذلك النوع من البتر البسيكولوجي الذي هو التكتم » . ولكن ، لا فائدة . فعندما تيةن مسن خيانتها ازدادت غموضا ، وبالتالي اثارة للشبق . ثم يتوسل بالمسال محاولا التقاطها ـ كمومس ـ جد مكشوفة . . جد مبتذلة ويمكن تثمينها ، ولكن ثانية لا فائدة . ففي حين « انه كان يستطيع هو وباليستياري ان يؤكدا انهما قد اعطياها مالا ، كان بوسعها ، من جهتها ، ان تبرهن على يؤكدا انهما قد اعطياها مالا ، كان بوسعها ، من جهتها ، ان تبرهن على انها لم تكن ماجورة » . فهي لا تهتم بالنقود ، ورغم انها تقبلها ، لا تطلبها ابدا محافظة على لا مبالاتها وصمتها الباعثين على الاضطسراب والقلق المضيين . انها لا تمتلك ، ولا تلتغظ . وكلما تطرف ازدادت بعدا ونايا ، واخر الامر ، يجرب سهمه النهائي فيعرض عليها الزواج ، غيسر ونايا ، واخر الامر ، يجرب سهمه النهائي فيعرض عليها الزواج ، غيسر لوسياني الى لونزا لقضاء خمسة عشر يوما .

ويصطدم دينو بعد سفر شاق ورهيب ، كرحلة عبر ظلام صحراوي، باللاجدوى عارية دون تغطيات وهم او تخيل ، سافرت سيسيليا. للم العالم نفسه وتقلص اسود ، كثيفا لا يولج . . لا يخترق « وكل العرفية المتوفرة في الارض لن تعطيني شيئسا يؤكد لي ان هذا العسالم هو ملكي أنا » (۱) .

وهروب سيسيليا معناه انقاذ من مصير باليستيادي . الانتحار التدريجي بحثا عن صلابة ينفيها المقل ، لكن تتوهمها النفس وسلط حنينها وتوقها العظيمين . وهذا الانقاذ « والتسمية مجازاً » يسقيط دينو في شرك أسوا ، بفية طرح الوجه الاخر للقضية عندما يكون على المرء ان يختار مرة واحدة في مواجهة اللاجدوى بدلا من التسلسرب والتلاشي اللااراديين اللذين يميعان المصير ويعشسسران درامانيكيته.

والسؤال: أين الخلاص ؟.

ازاء اللاجدوى يخبرنا مورافيا ان هنالك مسلكين فقط . ان تعمر ما حولك ، او تعمر نفسك . « ولا يلوح بمسلك ثالث ، لانه توافقا مع هذه المقلانية الدقيقة التجريبية السائدة في الرواية يريد ان يستخلص هذا المسلك الثالث بدلا من ان يقترحه » .

ودينو ـ كما نعلم ـ فشل في تصريف توتراته عبر للمات سادية. الى حد ان تعذيب سيسيليا مرة اشعره بالغثيان . ولذا فان الاختيسار الاخر محتوم: ان ينتحر «كما يفعل اي عاشق ـ بمعنى عشق الحقيقة ـ منذ ان كان العالم عالما » محطما سيارته بشجرة دلب .

عند هذه النقالة ، أحب ان انتقل للحديث ، بايجاز شديد ، عسن افكار كامو . اشد كتاب عصرنا اهتماما باللاجدوى. ففي دراستسسه النظرية « اسطورة سيزيف » يبشر بموقف ينطوي على نبل بطسسولي يواجه الوعي فيه اللاجدوى دونان يفر ، او يختان ذاته ، راميا الى تحقيق تفوق ديالكتيكي الطابع . يستمد من صعوبة الواجهة وقسوتها شهية ـ حساسة ومرهفة ـ لذاقات العالم من خلال لحظته الحاضرة . ويسمي كامو هذا التفوق بالتمرد . ألعطاء الجديد للحياة الذي ينجسوسط الياس ، وبحضور الوعي حضورا كاملا .

ولا مندوحة عن الارتطام حتى ينبثق التمرد . ولذلك فان فرصسة التطهر به متاحة للمحكوم بالموت لا المنتجر (٢) . وحينما يجابه مرسول قدره ـ العكم بالاعدام ـ ، ويختار تمرده رافضا اغراء الامل السذي يهدهد ، يكسب حريته ، وينال ـ كتعويض ـ « حياة الاحاسيــــــس الفنية ، والمذاق الرائع للحظة الحاضرة .. » (٣) « النجوم فـوق جبهته » ، وبعض ضجيج الحقل الذي يسمو اليـ «د» ، ورائحة الليل والارض والملح ترطب عار ضه «د» ، وسلام الصيف النائم يتسرب الي«د» كانه الموجة » (٤) .

والحقيقة ، ان خلاصات التجربة الورافية تتفق كثيرا مع افكسار كامو الاساسية هذه . فمع ان دينو قد انتجر ، متجنبا المواجهة الخالقة للتمرد ، الا ان مورافيا يفاجئنا بانعطاف مباغت يرد المصير الى صعيسد تمردي بحت . فدينو لم يمت نتيجة للتحاره لل ، بل نجا . والناجي من الانتحار يمائل المحكوم عليه بالموت . شكل منهما يواجه لل من غيسسر امل ، وبتيقن لا إنساني لل المبث الجرد ، ويختار لل كمنفذ للل النابي المطامع غير المقولة .

#### دراسات ادبية

من منشورات دار الاداب

بزار فبائي شامرا والسائا

لحيى الدين صبحى

للدكتور محبد مندور

فضابا جديدة في ادبتا الحديث

لرجساء التقسياش

في ازمة الثلبسافة المصربة

<sup>(</sup>١) اسطورة سيزيف لالبير كامو ،

 <sup>(</sup>۲) « ونقيض المنتحر هو ٤ في الواقع ١ المحكوم عليسمه بالموت »
اسطورة سيزيف .

۳) کامو والتمود » روبیر دو لوبیه ٠

<sup>(</sup>٤) « الغريب » ، وقد استبدلت صيغة الد « انا » بالد «هو» ،

وما اشد الشبه بين مرسول عشية تنفيذ الاعدام في زنزانته ، وبين دينو المسلوب بالجبس في احدى غرف المستشفى . فالاول يرفض الهرب او الانتحاد ، ثم يقبض تعويضه : اللوق والحياة بعمق اكثر وباحساس أشد . والثاني يقنع باستحالة الامساك بالمالم ، وتلخيصه في حقيقة سهلة تروي غلة التوق ، ثم يبدأ في تلوق الوجود بشتى صيفه واشكاله نافذا من الثقب الوحيد الذي يحررنا . ثقب ينفتح فقط ، باستبدال عبارة : « اريد انامتلك » بعبارة : لا تلوق ، او لافهم من غير أمسسان عقيمة . . مخيبة » .

ويتامل دينو الشجرة ، ثم سيسيليا ، وينبسط بتامله وشعبوره بوجودهما الآخر . . بانهما مختلفتان ، ومستقلتان عن شخصه . وفيهذا الستوى ينتغي السام ايضا ويكتسب العالم وجوده من احساس اغتنى، وازداد عمقا ورهافة . ومن الطبيعي ان هذا الاحساس يظل اسيسسس الوهم المطارد ، حبيس قبضته لا يبرز وينبثق آلا في لحظة الاعتراف، او اليقين باللاجدوى كمعطى وحيد في عالم انزلاقي املس .

ومعاودة الرسم او استطاعته تتعدد فقط بانبثاق هذا الاحساس، لانه بهثابة « أيجاد » العالم . . أي موضوع الرسم . ويخبرنا دينسسو أنه سيحاول العودة الى لوحته المنتظرة . ولكنه ، بغمل الخوف الطويل، والارهاب النفسي الذي مارسته صعوبة المحاولة ، يظل قلقا ، او متشككا منقدرة حالته الجديدة على الصمود . حتى انه يتركنا دون ان يجرم بان من يخبر التمرد لن ينتكس في نكوص جديد يلاحق فيه شهوات زائفة وقاسية .

ولكن ، رغم ذلك ، يبقى الخلاص المطى كامنا في اختيار التمسرد او الوصول اليه .

وهكذا تغضي الرواية ، بعد اضاءة الحركة الرمزية فيها ومسسع الاحتفاظ بميزاتها في المالجة الى نتائج كامو النظرية ذاتها.

بقيت كلمة موجزة حول الشكل يثيرها أن الروايسة الفلسفية معروضة دائما لخطر « الحسابية » ، بمعنى أن تتحول إلى معادلةتقسر الناس والحياة على التموضع في رموزها ، واتخاذ منحى حركتها، دون أي قدر من التلقائية المجانسة لحياتنا .

ا قرب مثل على ذلك هو رواية «طقوس في الظلام » لكسسولن ولسن . فهي عملية حسابية دقيقة تتصادم رموزها: المقل ، والاحساس، والجسد ، في بوتقة احداث مصنوعة لتنتج في نهاية التفاعل عربسة افلاطون ذات الحصائين المتبايئين ، والتي تتسق حركتها بحكمة المقل القائد وحده .

والحسابية ـ من غير ادنى شك ـ تضعف الرواية ، وتقدد حيويتها بسلطة العقل المطلقة . مع ان الغلسفة انما دخلت الرواية لكي تكسون اكثر تجاوبا مع « الوضع الانسائي » واقل انعزالا . لتحيا وتنبسيض بكلمة ادق .

ورواية ((السام)) لم تستطع تجنب هذه الحسابية نهائيا. ويمكن لمحها ، وخاصة حينما نقرأ التمهيد والمخاتمة لوحدهما ، ونرى كيف ان التمهيد معادلة ينقصها الحل ، وان المخاتمة هي حل المادلة . ولكن ــ الى جانب ذلك ــ يمكننا ان نلحظ ايضا ، ان موهبة البرتو مورافيــا قد احيت السياق بالرغم من ضيق السرح ، وتحدد ابعاده . الشـــيء الذي يشمرنا احيانا باحتفاظ الاحداث ببعض التلقائية ، وبانها غيـــر مدفوعة بحتمية ظاهرة ، ومصنوعة .

وشخصية باليستياري ، وهي امتياز للرواية ، تفقر امكسانيات هذه « التلقائية » دون ادنى ربب ، لانها ساكما رأينا سامراة يرتسسم فيها الدرب كالقدر ، وبشكل دقيق وواضح كالارقام .

ولعل الذي يعوض لهذا العمل ، او يبرده ، هو ان الشكلة طرحت بكل ابعادها ، وعولجت بمختلف ترجحانها . وربعا كان هذا بالسندات المسؤول الحقيقي عما اتسمت به من حسابية .

سعدالله ونوس

## سلسله ابجوائز العالميت

صدر منها:

## ١ \_ المثقفون

رائمة الكاتبة الوجودية الكبيرة سيمون دو بوفوار

الحائزة على جائزة غونكور الفرنسية ترجمة جورج طرابيشي

في جزءين - ثمن الجزء ٧ ليرات لبنانية

## ٢ \_ السام

اخر رواية للكاتب الايطالي الشهير البرتو مورافيا

وهي الحائزة على جائزة قياريجيو الكبرى الثمن خمس ليرات لبنانية او ما يعادلها

٣ \_ ابك يا بلدي الحبيب

تصوير رائع للماساة العرقية في افريقيا الجنوبية

تاليف الان بيتون

ترجمة خليسل الخوري

الثمن ٥٠٤ فرشسًا لبنسانيا

منشورات دار الاداب ـ بــروت