## شعرية النثر ونثريّة الشعر\*

## طراد الكبيسي

رُويَ عن عبد الرحمن بن حسّان بن ثابت، أنه رجع الى أبيه حسّان وهو صبيِّ، يبكي ويقول: «لسعني طائر» فقال حسانُ: «صِفْهُ با بُني». فقال: «كأنّه مُلتفٌّ في بُرْدَيْ حِبْرَة» وكان لسعه زنبور. فقال حسّانُ: «قال ابني الشعر وربّ الكعبة».

ويُعلّق الجرجاني على هذا فيقول: «أفلا تراهُ جعل هذا التشبيه مما يُستدلُّ به على مقدارِ قوة الطبع، ويُجعل عياراً في الفرق بين الذهن المُستعدِّ له. »(١).

وفي الحقيقة، إنّ حسّاناً قال: «قال ابني الشعرَ..» ولم يجعل التشبيه في قول ابنه عياراً في الفرق بين الذهن المُستعدّ للشعر وغير المُستعدّ له، كما ذهب الجرجاني، بل جعله عياراً في الشعر أو القول الشعريّ. والذي جعلَ حسَّاناً يقول ما قال، هو قول ابنه: «مُلْتَفّ». وما يجعلُ هذه العبارة «مُلْتَفّ في بُرْدَي حِبْرَةً» شعرية في رأي حسّان، أنَّ ابنه لو قال: «طائرٌ فيه كوشيْ الحِبْرَة» لم يكن له هذا الموقع وعم أنّ التعبيرين يُؤدّيان الغرض، أيْ: «الهيئة الخاصة في ذلك الوشي والصُبْغ وصورة الزنبور في اكتسائه بهما» وي أن النافل النافل النافل النافل النافل النافل النافل عير ما وُضِعَ له أصلًا، واستعمل «مُلْتَفّ»، حيث نُقِلَ اللفظ الى غير ما وُضِعَ له أصلًا، واستعمل «مُلْتَفّ»، حيث نُقِلَ اللفظ الى غير ما وُضِعَ له أصلًا، واستعمل

اللغة استعمالًا خاصاً، غير مباشر في توليد الدلالة على الطائر الذي لسعه، وهو الزنبور.

وهذا يشبه تخصيص الجرجاني للشعريَّة في قول الشاعر «وسالت بأعناق المطيِّ الأباطحُ» بالفعل «سال». فالشاعر هنا، لم يُغُرِبْ في سرعة سيرها وسهولته كالماء يجري في الأبطّح. فإن هذا شبّه معروف ظاهر، ولكنّ الدقة واللُّطفَ في خصوصيَّة أفادَها بأنْ جعل «سال» فعلاً للأباطح ثم عَدّاهُ بالباء، ثم بأنْ أدخل الأعناق في البيت. فقال «بأعناق المطيّ»، ولم يقل بالمطيّ، ولو قال «سالت المطيّ في الأباطح» لم يكن شيئاً (ا).

وهكذا القول في الفعل «سال» في البيت:

سالتْ عليه شِعابُ الحيِّ حينَ دعا

أنـصـارَهُ بـوجـوهٍ كـالــدنــانــير فجهةُ الغرابة في هذا البيت ليس هـو مُطلق معنى «سـال» ولكن في تعديته بـ (على) بأنْ جعله فعلاً لقوله «شِعابُ الحيّ»<sup>(٠)</sup>.

وهذا أيضاً ما ذهب اليه ابن رشد في تعريف الشعر بأنه القول المُغيِّرُ عن القول الحقيقي. وما يُستدل على أنّ القولَ الشعري هو المُغيِّرُ، أنه إذا غُيِّرَ القولُ الحقيقيّ، سُميَ شعراً أو قولاً شعريّاً، ووَجِد له فعلُ الشعر، مثل قول القائل:

ولكًا قضيناً من من من كل حاجة وماسخ ومسعر بالأركان من هو ماسح أخذنا بأطراف الأحاديث بيننا وسالت بأعناق المطي الأباطح

<sup>(</sup>٤) دلائل الأعجاز للجرجاني: ص ١١٢.

<sup>(</sup>٥) نفسه: ص ١١٢.

<sup>(\*)</sup> كان يمكن أن يضاف إلى عنوان هذه المقالة: (خلاصة أولية لقراءة جديدة في مفهوم الشعر عند العرب) ولكن خشية التطويل نكتفي بهذه الإشارة، ولنا عودة إلى هذا الموضوع بمزيد من التفصيل والتوثيق.

<sup>(</sup>١) أسرار البلاغة للجرجاني: ص ٢١٩.

<sup>(</sup>٢) نفسه. ص ٢١٩.

<sup>(</sup>۳) نفسه: ص ۲۲۰.

إنما صار شعراً من قِبلِ أنّه استعمل قوله «أخذنا بأطراف الأحاديث بيننا، وسالت بأعناق المطيّ الأباطح» بدل قوله: «تحدَّثْنا ومشَيْنا» أي أنه استخدم التعبير غير المباشر (المجازي) بدلاً من التعبير المباشر للدلالة على السير بسرعة وسهولة ولين.

وهذه الاستعارة مثل هذه الكناية في قول عمر بن أبي ربيعة: «بَعيدَةُ مَهْوى القُرْط». «وإتّما صار شعراً لأنه استعمل هذا القول هذا بدل قوله: طويلةُ العُنق» وهذا يعني: «هناك عاملٌ قارَّ ـ ثابتٌ لا يتغيّر وهو أنّ الشعر يُعبِّرُ دوماً عن المفاهيم والأشياء بشكل غير مباشر، أو أنّ الشعر يقول شيئاً ويعني شيئاً آخر» (^).

نخلص مما تقدَّم الى المسألة المُحدَّدة التي قصدنا الكلام فيها، وهي أنَّ العرب لم يكونوا \_ كها ذهب كثيرون \_ يُميّزون الشعر بالوزن والقافية وحسب «فكثير من الأقاويل التي تسمَّى «أشعاراً» ليس فيها من معنى الشعريَّة إلاّ الوزنُ فقط» وإنّما الشعرُ «باخراج القول غير مُخْرج العادة. »(١)

وفي هـذا يستوي القـول الموزون وغـير الموزون، شعـريًا ـ ولكن بدرجاتٍ ـ من جهتين:

الأولى: من جهة أنّ الوزن ليس هـو من الفصاحـة والبلاغـة في شيء، وليس بهِ ما كان الكلام كـلاماً، ولا بـه كان كـلام خيراً من كلام ١٠٠٠.

الثانية: من جهة أنّ الشعر بما هو شعر، يجب أنْ يُنظر إليه من جهة العمل والصنعة لا من جهة قائله، أيْ بما هو نصَّ رُوعيَ فيه الترتيب على «نسق مخصوص» وصولًا الى صورة وهيئة محددة. وهذه لا تكون من جهة الألفاظ بذاتها، ولا من جهة المعاني بذاتها، ولكن من جهة التأليف والترتيب أي حين «يُعلَّقُ الكَلِمُ بعضها ببعض ويُبنى بعضها على بعض». وبالتالي يكون الفيصل بين كلام وكلام، وما هو شعريّ وغير شعريّ هو «الأحكام التي تَحْدُثُ بالتأليفُ والتركيب» (۱۱). والذي لا شك فيه أن المقصود هنا، ليس الوزن. لأن الوزن لا مَدْخل له فيما يكون الكلام كلاماً به (۱۱).

صحيح أنه لم يقل أحدُ من الكتَّاب والنقاد العرب، بالتخلي عن الموزن، أو إنَّ الوزنَ لا ضرورة له. وعدُّوا الوزنَ أحد الأركان الأساسيّة للشعر وهذا ما يقول به معظم كُتّاب الشعريّة اليوم ولكن لم يروا، في الوقت نفسه، أنّ كلَّ كلام موزون مُقفَّى، شعر.

قال الجاحظ، وقد سَمِع أحدهم يمتدح البيتين التاليين: (١٠) لا تحسسبنَّ الموتَ موتِ السِلى فانمَّا الموتُ سؤالُ السرجالِ كلاهما موتٌ ولكنَّ ذا

أفظع من ذاك لسذل السسؤال والمناز «وأنا أزعم أن صاحب هذين البيتين لا يقول شِعراً أبداً. » أيْ أنّ الجاحظ وغيرة، يرون الشّعر في التغييرات التي تحدث للغة في الكلام الخاص، أو حين استعال اللغة على نحو خاص غير استعال المعياري (المعجمي): في القلْب والحذف والزيادة والنقصان والتقديم والتأخير وتغيير القول من الإيجاب إلى السلب ومن السلب إلى الإيجاب، وفي التشبيب والتبمثيل والإشارة والاستعارة. وبالجملة: جميع الأنواع التي تُسمّى عندنا عيرة، من الصنعة اللفظيّة في نظم الكلام (١٠٠٠).

وقد انتقد السجلهاسي الرأي الذي يقول بأنّ القولَ الشعريَّ هو المُقفّى فقط. وذهب الى أنَّ جوهر الشعر هو التخييل. و«التخييل هو المحاكاة والتمثيل، وهو عمود الشعر اذْ كان به جوهر القول الشعريّ وطبيعتُهُ ووجودُهُ بالفعل» مُفسّراً عدَّهم القولَ الشعريّ بأنه القول المقفّى فقط، بالتزامهم الوزنَ الذي هو الفصل المُقوِّمُ عندهم للشعر والمُفهِمُ جوهرَهُ، لأنهم لم يشعروا بَعْدُ بالمعنى الآخر، وهو التخييل والمحاكاة، وأنه عمودُ الشعر وجوهره.

أما التخييل عند السجلهاسي فهو من جنس البيان الذي يشتمل على التشبيه والاستعارة والمهاثلة (التمثيل) والمجاز. وهذا الجنس (التخييل)، هو موضوع الصناعة الشعريَّة، وموضوع الصناعة في الجملة هو الشيءُ الذي فيه يُنْظَرُ، وعن أعراضهِ الذاتية يُبحثُ. وإذ كان الشعرُ: هو الكلام المُخيَّل المُؤلَّف من أقوال موزونة متساوية وعند العرب مُقفَّاة - كها ذهب ابن سينا - فكلُّ معنىً من هذه المعاني، له صناعة تَنظُرُ فيه إمَّا بالتجزئة، وإمّا بالكليَّة. ولأن التخييل هو جوهريَّتُهُ والمُشترك للجميع، ينبغي أنْ يكون موضوعَها التخييل هو جوهريَّتُهُ والمُشترك للجميع، ينبغي أنْ يكون موضوعَها وعلَّ نظرها»(۱).

وإلى هذا أيضاً، ذهب حازم القرطاجني عندما عرَّف الشعرَ بأنه كلام نُحيَّل ومشتمل على الغرابة. وما كان «خليًّا من الغرابة» أجدر ألا يُسمى شعراً، وإن كان موزوناً مُقفّى، اذْ المقصود بالشعر معدوم

<sup>(</sup>٦) ضمن كتاب فنّ الشعر لأرسطو: ص ٢٤٢.

<sup>(</sup>٧) نفسه: ص ٢٤٣.

<sup>(</sup>٨) مايكل ريفاتير: (سيميوطيقا الشعر: دلالة قصيـدة) ضمن كتاب مـدخل إلى السيميوطيقا ـ منشورات عيون ـ الدار البيضاء/ ١٩٨٧ ص ٥١.

<sup>(</sup>٩) ابن رشد: المصدر نفسه: ص ٢٠٤ و٣٤٣.

<sup>(</sup>١٠) دلائل الأعجاز: ص ٤١٥ ـ ٤١٦.

<sup>(</sup>١١) نفسه: ص ١٠٩.

<sup>(</sup>۱۲) نفسه: ص ۳۳۷.

<sup>(</sup>١٣) عن كتاب: نظرية النظم: تاريخ وتبطور للد. حاتم الضامن ـ الموسوعة الصغيرة ـع(٤٧) ١٩٧٩.

<sup>(</sup>١٤) ابن رشد: المصدر نفسه: ص ٣٤٣.

<sup>(</sup>١٥) إعجاز القرآن \_ للباقلاني \_ ص٧٦.

<sup>(</sup>١٦) المنزع البديع في تجنيس أساليب البديع ـ للسجلهاسي. تحقيق علال الغازي ـ الرباط ١٩٨٠ ص ٤٠٧ و ٢١٨٠.

منه، «فإنّ الأوزان مما يتقوّم به الشعر ويُعَدُّ من جملة جوهره»(١٠٠) ولكن الوزن وحدَهُ لا يخلق شعراً. لأن الوزن «ليس من الفصاحة والبلاغة في شيء» كما ذهب الجرجاني، وأنّ سرّ النظم في المجاز، إذْ «أنّ محاسنَ الكلام معظمها، إن لم نقل كلّها متفرّعة عن صناعة المجاز وأدواته، وراجعة اليها. (١٠٠).

نخلص مما تقدَّم الى أنَّ نظرية «الشعر = كلامٌ موزون مقفًى، والنثر = كلام (مرسل أو مسجوع) غير موزون»، رغم اقرارها بالتغاير بين الشعر والنثر، لم ترسم، في حدود ما قدَّمته، مسافة هذا التغاير. اذْ لم يعد الوزنُ والقافية كافيين لحسم تنازع الشعريَّة بين الشعر والنثر أو «القول الشعري» بتعبير الفارابي، أيْ النثر الذي يشتمل على جميع خصائص الشعريَّة إلاّ الوزن. وخطأُ المصادر العربية - إنْ صَحَّ تقديرنا - أنها لم تعتمد المقارنة بين الشعر وهذا المستوى من النثر الذي «ضُبطت خصائصهُ الفنيَّة مما يسمح بضبط الفرق، كمَّا ونوعاً، بينه وبين الشعر (۱).

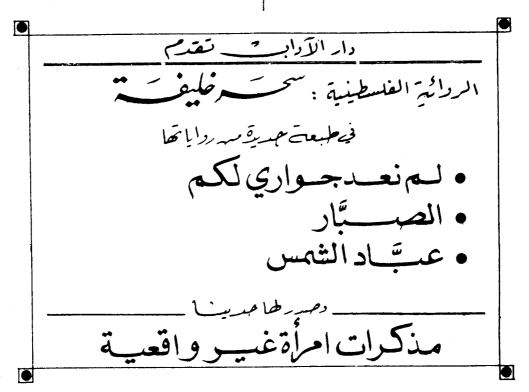
بعبارة أُخرى، إنَّ وضع الشعر ككلام موزون مقفَّى، في الطرف المقابل من النثر، ككلام غير موزون مرسل أو مسجوع، أدَّى الى الغاء جُملة الخصائص الشعريَّة الجوهريَّة في الأدب الفنيِّ الآخر، وبالتالي الى إلغاء تصور آخر معمول به في ضوء النزعات الشعريَّة، والنثرية الخاصة بالنفس، على نحو ما بينَّ الفارابي والقرطاجني

والسجلماسي، حيث تكون ألفيَّة ابن مالك في النحو، مَثلًا، المنظومة «شعراً» من النثر، بينها يكون الكثير من كتابات المتصوفة كابن عربي والنفرَّي التوحيدي (في الإشارات الإلهيّة) والمكتوبة «نشراً» من الشعر. والطريف أنْ نـذكر هنا، أن الباقلاني، في معرض مُباينة القرآن لجميع كلام العرب، قَسَم الكلام الفني عند العرب الى عِدَّة أقسام، هي:

- ١ ـ الشعر الموزون المقفّى .
- ٢ ـ الكلام الموزون غير المقفّى .
  - ٣ ـ الكلام المُسجّع.
- ٤ ـ الكلام الموزون غير المُسجّع .
  - ٥ ـ الكلام المرسل.

وذلك عندما قال «إنّ الطُرق التي يتقيّد بها الكلام البديع المنظوم، تنقسم الى أعاريض الشعر، على اختلاف أنواعه، ثم إلى أنواع الكلام الموزون غير المققّى، ثم إلى أصناف الكلام المعدل المسجع، ثم إلى مُعدل موزون غير مُسجّع، ثم إلى ما يُرسل إرسالاً». . أو في قوله أيضاً: «قد علمنا أنَّ كلامهم (يقصد كلام العرب» ينقسم إلى نظم ونثر، وكلام مُقفَّى غير موزون، وكلام موزون غير مقفى، ونظم ليس بمقفى كالخطب والسجع، ونظم مقفى موزون له روي»(٢٠٠).

(٢٠) إعجاز القرآن: ص ٣٥، و٦٢ ويُنظر كذلك كتاب الشعرية العربية لأدونيس ـ دار الآداب ـ بسيروت ١٩٨٥/ ص ٣٩. وكذلك مسوسيقى الشعر العربي للد. شكري عياد/ ص ٣٠٣.



<sup>(</sup>۱۷) منهاج البلغاء وسراج الأدباء: تحقيق الحبيب بن الخوجة بيروت (ط ٣) ١٩٨٦ ـ ص ٦٣.

<sup>(</sup>١٨) دلائل الأعجاز: ص ٤١٥ ـ ٤١٦.

 <sup>(</sup>١٩) يُنظر حمادي حمود: «ملاحظات حول مفهوم الشعر عنـد العرب» فصلة من كرّاس الجامعة التونسية. ع (٢) ص ٢١٩.